

اے بیا شاعر کہ بعد از مرگ زاد چپتم خود بربست و چپتم ما کشاد (اکثر شاعر اپنے مرنے کے بعد پیدا ہوئے ہیں، انہوں نا پنی آنکھیں بند کرلیں اور ہماری آنکھیں کھول دیں ) (تمہيد، اسرار خودى، اقبآل)



ما بهنامه طلو علِل

# ا بِسُاللَّهُ الرَّحْنَ الرَّحِبَ مِ

قر آن کی روشنی میں اللہ اورانسان کاتعلق

1- اللہ کی ذات کے متعلق ہم ازخود پچھنہیں جان سکتے انسان زمان و مکان میں مقید محدود علم کی صلاحیت رکھتا ہے اور وہ لامحدود کے علم رکھنے کی قدرت نہیں رکھتا۔خدانے اپنی جن صفات کو قر آن میں بیان کیا ہے ان سے ہم اس کے متعلق اتنا ہی اندازہ کر سکتے ہیں۔

2- خدا تمام کا سکا حالق اور اس پر مطلق اختیار رکھتا ہے۔خدا کی صفاتِ مطلق کا مطلب بھی یہی ہوتا ہے کہ اللہ ہر چیز پر قادر ہےاور وہ ہر چیز کے پیانے ان مطلق صفات کے تحت بنا تا ہے۔قر آن نے صفاتِ خداوندی کا ذکر الاساء الحسنٰ کہہ کر مزید دضاحت کی ہے۔ حسن صحیح صحیح تناسب (Proportion) کا نام ہے۔ اگر کسی شے کا ذراسا تناسب بھی بگڑ جائے تو اس کاحسن باقی نہیں رہتا۔الاساءالحسنی خدا کی ذات کے مختلف پہلو (Facets) ہیں خدا کی ذات موجود فی الخارج ہےاور چونکہ کمل ترین اور بلندترین ذات ہے اس لئے اس کے خصائص وصفات بھی کمل ترین اور بلندترین ہیں۔ 3- قرآن کے بعد دحی کا سلسلہ منقطع ہونے کی وجہ سے صفات دا قد ارخدادندی کے علم کا حصول اسی قرآ ن کریم کے ذریعے ہی ممکن ہے جسے قیامت تک کے لئے نوع انسانی کی ہدایت کے لئے محفوظ کردیا گیا ہے اور اس کے علاوہ اللہ کی ہدایت جانے کے لئے کوئی صورت نہیں ۔لہٰ دااس کی اطاعت کا بھی یہی مفہوم ہے کہ قرآن کریم میں دیئے گئے اقدار داحکام کی اطاعت کی جائے اس کو پکارنے کے معنی بھی یہی ہیں کہ زندگی کے ہر دوراہے پڑاس کی دی ہوئی را ہنمائی سے دریافت کیا جائے کہ ہم کس راستہ کواختیار کریں۔

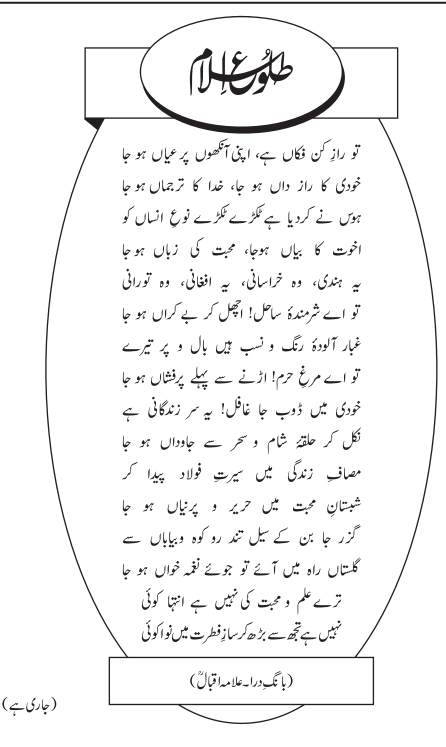
4- خدا کی ذات میں اس کی صفات کمل ترین شکل میں جلوہ بار ہوتی ہیں۔ بجزان صفات کے جن کا تعلق خالصتاً خدا کی لامتنا ہیت اور لامحدودیت سے ہے انسانی ذات کی بنیادی صفات خدا کی طرف سے ودیعت کی گئی ہیں اس فرق کے ساتھ کہ: (الف) انسانی ذات کی بیصفات محدود ُسمٹی ہوئی شکل میں ہوتی ہیں۔

لقية صفحة نمبر 68 پر 🖊

| <i>,</i> 2018                                                                                                                                                                                                                        | نومبر                       | 2                                                                                                                              | ما بنامه ط <del>ار عالِ (</del> )                                           |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ابنامه 2018ء<br>11 جلد 71 شاهنبر 11                                                                                                                                                                                                  |                             |                                                                                                                                |                                                                             |  |  |
| ناشروچيزيين: محداكرم راتفور                                                                                                                                                                                                          |                             |                                                                                                                                |                                                                             |  |  |
| صفحة بمبر                                                                                                                                                                                                                            | مصنف                        | عنوان                                                                                                                          | (مىجىلىس ادارىت)<br>د اكثرانعام الحق، د اكثر منظورالحق                      |  |  |
| 4                                                                                                                                                                                                                                    | اداره                       | : روحِ اقبالُ کب مطمئن ہوگی؟<br>:                                                                                              |                                                                             |  |  |
| 6                                                                                                                                                                                                                                    | رو<br>برویز                 | لام ایک چلاہوا کا رتوس ہے؟                                                                                                     | مديرانظامى: محمه سليم اختر كايااسا                                          |  |  |
| 20                                                                                                                                                                                                                                   | خواجهاز ہرعباس، کراچی       | تومدینه اس کی اہمیت اور اس کی انتظامی ساخت                                                                                     | قانونی مشیر: ملک محدسلیم ایڈ دو کیٹ) ریاست                                  |  |  |
| 30                                                                                                                                                                                                                                   | ڈ اکٹرانعام الحق،اسلام آباد | قرآنی نظریه پر مطالبه پاکستان                                                                                                  | دارہ کا مضمون نگار کی تحریر سے کمی اتفاق ضروری نہیں۔ دوقو می                |  |  |
| 37                                                                                                                                                                                                                                   | عمراحمه عثانى مرحوم         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                          | زرِتعاون:50روپے فی پرچہ قر <sub>آنی</sub><br>پاکستان:550روپے <i>س</i> الانہ |  |  |
| 47                                                                                                                                                                                                                                   | محرعلى صابر صديقي           | رں کاصفحہ بخل سینا،نشست نمبر:11<br>بینہ                                                                                        | رجسٹرڈ ڈاک:800روپےسالانہ نوجوانو<br>بیرون ملک:2500روپےسالانہ                |  |  |
| 50                                                                                                                                                                                                                                   | ڈ اکٹر عبدالودود            | لاك اورقر آن عظیم                                                                                                              | رجستردُّدُاك:5000روپيسالانه عالم افا                                        |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                      | (Payam-e Fasl-e Baha        | <u>ENGLISH SECTION (منزل به منز Chapter 3: Spring's Ma</u><br>Mar (منزل به منز ) – Message to Fellow-<br>Inslated by: M. Alam) |                                                                             |  |  |
| ادارہ طرف کر ای 1546، میں 1546، (پاکتان) Phone: 042-35714546، (پاکتان) 54660. Cell: 0321-4460787 (پاکتان) idarati@gmail.com <b>f</b> www.facebook.com/Talueislam                                                                     |                             |                                                                                                                                |                                                                             |  |  |
| Bank Account Idara Tolu-e-IslamNational Bank of Pakistan, Main Market Branch Gulbarg LahoreFor Domestic TransactionsFor International TransactionsBank A/C No: 0465004073177672IBAN:PK36NBPA0465004073177672Swift Code: NBPAPKKAA02L |                             |                                                                                                                                |                                                                             |  |  |
| ادارہ طلوع اسلام (رجسڑ ڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قر آنی فکر عام کرنے پر صُرف کی جاتی ہے۔<br>اثتیات اے مشاق پر نفرز سے چیوا کر B-25، گلبرگ II لاہور سے شائع کیا                                                             |                             |                                                                                                                                |                                                                             |  |  |

3

اہنامہ طکھر کہ ا



اہنامہ طلق علل فر 2018ء الدور الدارہ الدارہ الدارہ الدور ا

ایک مفکر کے پیغام کی عظمت اوراس کی خدمات کی اہمیت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہاس نے قوم کے قلب وزگاہ میں کس قشم کا اور کس قدر انقلاب پیدا کیا۔ اس پیانے سے مائے تو دور دور تک نگاہ دوڑ انے سے بھی اقبال کا ہمسر نہیں ملتا۔ مذہبی نقط نگاہ سے صلحین(ریفارمرز)اوربھی کئی نظرآئیں گےلیکن ان کی نگاہ یا دسترس شجر اسلام کی شاخ تراشی تک محدودرہی۔ بیا قبالؓ تھاجس کی دوررس اور ژرف بین نگاہ اس کی اصل وبنیاد تک پنچی۔ اس نے کہا کہ سوال اِس خرابی یا اُس خرابی کانہیں۔ ہمارا مروجہ اسلام ٔ سرے سے حقیقی اسلام ہے ہی نہیں۔ بیدوہ سکہ ہے جو ہمارے دورملوکیت کے ٹکسالوں میں ڈھلا اور ہماری مذہبی پیشوا ئیت کےصرافہ میں جس کا چلن ہے۔ جب تک اس اسلام کو حقیقی اسلام سے بدلانہیں جائے گا پنجر ملت کی کوئی شاخ نہ سرسبز وشاداب ہو گی نہ بارآ ور۔ بیاسلام قرآن مجید کے ذختین میں محفوظ (اوراب ملفوف) ہے۔ بنابریں اس نے ملت اسلامیہ سے کہا کہ 🔪 گر تو می خوابی مسلمان زیستن یعنی اگر تومسلمان کی زندگی بسر کر ناچا ہتا ہے تواس کی اس کے سواکوئی صورت نہیں کہ تو قر آن کے مطابق معاشرہ قائم کرے۔ اس کے ساتھ ہی اس نے بیچھی واضح کر دیا کہ بیآ سان کا منہیں۔اسلام کو مذہبی پیشوائیت کے چنگل سے چھڑانے کا فریضہ وہی څخص سرانجام دے سکے گا جؤجراًت وبسالتِ فاروقی ؓ کے ساتھ اس انقلاب آ فریں نعرہ کو لے کرا ٹھے کہ ۔ ۔ حسبنا کتاب اللہ۔۔ ہمارے لئے خدا کی کتاب کافی ہے۔ پھراقبالؓ ان مفکرین میں سے نہیں تھا جن کا نام محض نظریات بہم پہنچانا ہوتا ہے۔اس نے بیانقلاب آ فریں نظریہ پیش کیا اوراس کے ساتھ ہی بیجھی بتایا کہا ہے عملاً متشکل کرنے کی کیا صورت ہو گی۔اس نے (1930ء کےخطبہُ صدارت میں کہا کہ اس کے لئےضروری ہوگا کہایک ایساخطہُ زمین حاصل کیا جائے جس میں مروجہاسلام ملکتی حیثیت سے پہلے سے رائج نہ ہو۔وہاں صد راول کے سے قِر آنی اسلام کو تملاً نافذ کیا جا سکے گا۔

یہ ہیں اس شمع بصیرتِ قرآنی کی ضوفشانیوں کے چند مختصر سے کو شے جواس حکیم انقلاب نے شبستانِ ملت میں روژن کی۔ یہ مایوس اور شکست خور دہ قوم اس با نگ رحیل سے ایک نیا ذوق سفر لے کراکھی اور نشا ۃ ثانیہ کی املکیں اور عزائم سینے میں لئے آزاد کی اور استقلال کی حقیقی منزل پر جادہ پیا ہوگئی۔ اس کی منزل اقوامِ عالم میں سب سے انوکھی منزل تھی اور اس کا ذوق سفر امتیاز کی خصوصیت کا حامل۔ چند سالوں میں یہ کا روانِ شوق اپنی منزل تک پہنچ گیا۔ لیکن یہ منزل تھی اور اس کا ذوق سفر مقصود ایک خطہ زمین کا حصول نہیں تھا' بلکہ اقبال کے اپنے الفاظ میں مقصود یہ تھا کہ وہ ہیے۔ ان کھی انسان یہ تھا ک کی تشکیل اس قانونِ الہی کے تابع ہو جونبوتِ محمد یہ تکلیم کی الفاظ میں مقصود یہ تھا کہ وہ ہیں ہو اس نہ یوائم کی جائے جس ''نور تو حید کا بیا تم' ابھی باقی ہے اور جب تک یہ کھی نہ ہوا قبال گی ایک ن ہو ہو تھا کہ وہ ہیں ہو اس نہ یوائم کی جائے جس



ماہنامہ طلق کی لڑا غلام احمد پتھنیے

## بِسُلِكُ إِلَيْهُ الْتَحِبُ

بَلِّغُمَآ أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنُ رَّبِّكَ ۖ (5:67) کیااسلام ایک چلاہوا کارتوس ہے؟

مغربی مما لک کے دانشور، وہاں کے مختلف علمی اورفکری اداروں کے ریسر چ سکالرز، یا یو نیورسٹیوں کے استا تذہ اور طلباء،اسلام کے متعلق جب کبھی کچھ دریافت کرنے کے لیے آتے رہتے ہیں آخر میں وہ ایک سوال ضرور کرتے ہیں اور وہ بیر کہ اگراسلام ایسابھی انسانیت ساز اور منفعت بخش نظام حیات تھا تو وہ تھوڑ اسا عرصہ قائم رہنے کے بعد ناکام کیوں ہو گیا۔ وہ آگے کیوں نہ چلا؟ اب میں دیکھر ہاہوں کہ یہی خیال ہمارےنو جوان تعلیم یافتہ طبقہ میں بھی عام ہور ہاہے،اورمیرااندازہ پیر ہے کہ اسے ایک خاص مقصد کے تحت منظم طور پر پھیلا یا جار ہاہے۔مغربی مفکر اپنے خیال کا اظہار پچھزم انداز سے کرتے ہیں کیکن ہمارے بے نوجوان بڑی جرأت و بیبا کی سے کہہد بتے ہیں کہ پیڑھیک ہے کہ اسلام نے تاریخ کے ایک خاص دور میں اس قشم کے درخشندہ نتائج پیدا کردیئے تھے۔لیکن اس کے بعد زمانہ آگے بڑھ گیا، حالات بدل گئے۔ اب اس میں اس کی صلاحیت نہیں کہ وہ زمانے کے بڑھتے ہوئے نقاضوں کا ساتھ دے سکے،اب اس کی حیثیت ایک چلے ہوئے کارتوس سے زیادہ پچھنہیں۔لہذاہمیں اسخوش فنہی سے نکل جانا چاہئے کہ ہم اسلام کوساتھ رکھتے ہوئے زندہ رہ سکتے اورتر قی کر سکتے ہیں۔ یہ ہیں وہ خیالات <sup>ج</sup>ن کا اظہار ہمار بےنو جوان تعلیم یافتہ طبقہ کی طرف سے بہ شدومد کیا جا تا ہے۔ میں اپنے ان نونہالان ملت کے اس قشم کے خیالات پر نہ ناک بھویں چڑھا یا کرتا ہوں ، نہ ہی انہیں لاحول پڑ ھ کر دھتکارا کرتا ہوں ۔ میں ان حالات کا جائز ہلیا کرتا ہوں جن کی بنا پران کا دل اس قشم کے وساوس کی آ ماجگاہ اوران کا د ماغ اس قشم کے شکوک کامسکن بنادیا جا تا ہے اورکوشش کیا کرتا ہوں کہ حقائق وبصائر کی رو سے انہیں اصل حقیقت سے آگاہ کروں اور دلائل و براہین کی بنیا دوں پران کے شکوک وشبہات دورکروں ۔اس میں مجھےا کثر کامیابی ہوئی ہے۔آج کی نشست میں اس خطاب سے بھی میرامقصودیہی ہے۔ اسی بنا پر میں نے اس کاعنوان بھی انہی نوجوانوں کےالفاظ سے مستعار لےلیا ہے۔ اسلام کسے کہتے ہیں؟

سب <sup>ن</sup>ے پہلے ہمیں بیددیکھنا چاہئے کہ اسلام کہتے کسے ہیں؟ اس کا سُنات میں خدا کے متعین کردہ،غیر متنبدل، اٹل قوانیین کارفر ماہیں جن کے مطابق بیکار گی<sup>عظ</sup>یم اس<sup>حس</sup>ن وخو بی کے ساتھ سر گرم<sup>ع</sup>مل ہے۔عام اصطلاح میں انہیں قوانیین فطرت

ماہنامہ **طلوع لِل** 

کہاجاتا ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ قوانین کروڑ ھا کروڑ سالوں سے اسی طرح کار فرما چلے آرہے ہیں۔ نہ یہ آج تک ناکام ثابت ہوئے ہیں، نہ تھک کر سمی مقام پررک گئے ہیں۔ نہ ہی ان کے نتائج وا ثمار میں سمی قسم کا نقص یا خلفشار رونما ہوا ہے۔ متا تو ری فی تحلُقِ الرَّحْنِ مِنْ تَفْوُتٍ \* (67:3) تم تخلیق خداوندی میں کہیں کو بی خلل نہیں پاؤے۔ جس طرح خدا نے خارجی کا ئنات کے لیے اٹل قوانین منعین کیے ہیں، اسی طرح اس نے انسانی دنیا کے لیے بھی ایسے محکم اصول اور مستقل اقدار مقرر کئے ہیں جن کے مطابق زندگی بسر کرنے سے افراد اور اقوام کو زندگی کی شادا بیاں اور سر فرازیاں حاصل ہوتی ہیں اور انسانی معاشرہ سکون واطمینان کا گہوارہ اور وجو دارتھاء کا طیارہ بن جا تا ہے۔ انسانی دنیا:

7

لیکن اشائے کا مُنات اورانسانی دنیا میں ایک بنیا دی فرق ہے۔ اشیائے کا مُنات ان قوانین کے مطابق زندگی بسر کرنے کے لئے مجبور پیدا کی گئی ہیں۔ انہیں ان کی خلاف ورزی کا اختیار ہی نہیں۔ لیکن انسان کوصاحب ارادہ پیدا کیا گیا ہے۔ لہذا اسے اس کا اختیار ہے کہ جی چاہے تو ان قوانین کے مطابق زندگی بسر کرے اور جی چاہے ان سے سرکشی اختیار کرلے۔ جب کوئی قوم ان کے مطابق زندگی بسر کرے گی تو وہ زندگی کی خوشگوار یوں سے بہرہ یاب ہوگی۔ جب وہ انہیں چھوڑ دے گی تو ذلتوں اور پستیوں کے جہنم میں جاگرے گی۔ اگر چہ بات بالکل واضح ہے لیکن میں دوایک مثالوں سے اس کی مزید وضاحت کرنا ضروری سمجھتا ہوں تا کہ بیدل کی گہرائیوں میں اتر جائے۔ ایک مریض کی ڈاکٹر سے علاج کرا تا ہے اور اس کی مزید وضاحت کرنا آرام آنا شروع ہوجا تا ہے۔ پچھ عرصہ کے بعد وہ اس نسخہ کا استعال چھوڑ دیتا ہے اور پھر بیار ہوجا تا ہے۔ فرما ہے ؟ اس سے کر آپ اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ وہ نسخہ ناکام رہ گیا یا کہیں گی اس مریض نے اس نسخہ کوچھوڑ کر مرض کو پھر بلالیا؟

یا ( مثلاً ) ایک شخص کسی خاص مقام تک جانے کے لیے موٹر میں سوار ہوا۔راستے میں اس نے موٹر کوایک طرف کھڑا کیا اورخو دریسٹ ہاؤس میں جا کر سو گیا اور یوں اپنی منزل مقصود پر پہنچ نہ سکا۔ کہئے! آپ اس کے متعلق سے کہیں گے کہ اس موٹر میں اس کی صلاحیت ہی نہیں تھی کہ وہ اگلا راستہ طے کر سکتی یا اس مسافر کی تن آ سانی کا ماتم کریں گے!

یا ( مثلاً )ایک شخص حیجت پرجانے کے لیے سیڑھیوں پر چڑھا۔لیکن نصف سیڑھیوں پر پہنچ کر پہلے بیٹھ گیااور پھر پنچے اتر آیا۔فر مایئے! آپ اس پر بیٹحا کمہ کریں گے کہ اس مکان کی سیڑھیاں بڑی ناقص ہیں جو کسی کو حیجت تک لے جانہیں سکتیں، یااس شخص کی دوں ہمتی کوالز ام دیں گے؟

یا (مثلاً) ہمارے ہاں بائنی چلو(Keep to the Left)ٹریفک کا قانون ہے۔گذشتہ ماہ تک ہمارا معاشرہ اس قانون کے مطابق چلتا رہا توٹریکف کا کوئی حادثہ نہ ہوا۔ کیم نومبر سے ہرراہ رویہ کہہ کر گھر سے نکلا کہ میں اس قانون کی پابندی نہیں کروں گا۔اس کا نتیجہ جو پچھ ہوااس کے متعلق پچھ کہنے کی ضرورت نہیں۔فر مایئے! کیا آپ اس سے بید نتیجہ مرتب

ما بنامه طلو عل

کریں گے کہ اکتوبر کے آخرتک تواس قانون میں ٹریفک کے حادثات رو کنے کی صلاحیت تھی ۔لیکن اس کے بعداس میں اس کی صلاحیت نہیں رہی۔ یہ بالکل برکار ہو گیا ہے! یہ اس قابل تھا،ی نہیں کہ بڑھتی ہوئی ٹریفک کا ساتھ دے سکے۔ ان مثالوں کے بعد عزیز ان من! پھر اصل موضوع کی طرف آجا ہے۔ اسلام نے زندگی کے پچھ اصول وقوانین دیئے۔ایک قوم نے ان کے مطابق اپنا معاشرہ متشکل کیا۔ اس سے جونتائج مرتب ہوئے ان کی درخشندگی اور تابنا کی سے آج تھی تاریخ کے اور اق جگرگار ہے ہیں۔ جھے اس باب میں پچھڑیا وہ کہنے کی ضرورت نہیں، اس لیے کہ اس سے وہ لوگ بھی انکار نہیں کرتے جو بیاعتر اض کرتے ہیں کہ اسلام آ گے نہیں چل سکا۔ اس حد تک تو وہ بھی معتر ف ہیں کہ اسلام نے اس کہ اس ا میں نہایت شاداب نتائج پیدا کی تھی رہی کہ اسلام آ گے ہیں جا سکا۔ اس حد تک تو وہ بھی معتر ف ہیں کہ اسلام نے اس زمان نہیں کرتے جو بیاعتر اض کرتے ہیں کہ اسلام آ گے نہیں چل سکا۔ اس حد تک تو وہ بھی معتر ف ہیں کہ اسلام نے اس زمان

8

(1) کمیا ایسا ہوا تھا کہ وہ قوم ان قوانین پر بدستور ٹمل پیرار ہی لمیکن اس کے باوجود وہ ان تمر بار نتائج سے محروم ہوگئی۔ جن سے وہ پہلے بہرہ یاب ہوئی تھی، یا اس نے ان قوانین کا اتباع چھوڑ دیا تھا جس کی وجہ سے وہ ان نتائج سے محروم ہوگئ (2) اگر واقعہ یہ ہو کہ وہ قوم ان قوانین کے مطابق بدستورزندگی بسر کرتی رہی لیکن اس کے باوجود عرون واقبال سے محروم ہوگئی تو پھر یہ بچھنا درست ہوگا کہ ان قوانین میں اس کی صلاحیت ہی نہ تھی کہ وہ آگے چل سکتے لیکن اگر واقعہ اس کے خلاف ہو، یعنی حقیقت یہ ہو کہ اس قوانین نے مطابق بدستورزندگی بسر کرتی رہی لیکن اس کے باوجود عرون واقبال سے خلاف ہو، یعنی حقیقت یہ ہو کہ اس قوانین میں اس کی صلاحیت ہی نہ تھی کہ وہ آگے چل سکتے لیکن اگر واقعہ اس کے صلاحیت ہے کہ وہ زمان قوم نے ان قوانین کی پابند کی چھوڑ دی تھی تو پھر بید دیکھنا ہوگا کہ کیا ان قوانین میں اس کی صلاحیت ہے کہ وہ زمانے کے بڑھتے ہوئے تقاضوں کا ساتھ دے سکیں اور اگر ان پر آج بھی ممل پیرا ہوا جائے تو اس سے وہی نتائج مرتب ہو تکمیں جو اس زمانے میں ہوئے تھے۔ آئے ! ان سوالات پر حقیقت پسر انداز از مورک کی اور کریں اور جذبات سے الگ ہٹ کردیکھیں کہ تاریخی شواہد اور واقعات عالم کا مطالعہ میں کس نتیجہ پر پہنچا تا ہے۔

پہلے ہم اس سوال کو کیتے ہیں کہ کیا اس قوم نے اسلام کے اصولوں کا اتباع بدستور جاری رکھا تھا یا نہیں چھوڑ دیا تھا؟ اس سلسلہ میں، میں اس مقام پرصرف چندایک اصولوں کا ذکر کروں گا،اور وہ بھی اجمالاً۔ان کا تفصیلی تذکرہ الطّے سوال کے جواب میں سامنے آئے گا۔ **1 ۔ ملوکیت :** 

اسلام نے اصول بیردیا تھا کہ کسی انسان کواس کاحق حاصل نہیں کہ دوسرے انسانوں سے اپنے احکام کی اطاعت کرائے حکومت کا فریضہ، قوانین خداوندی کا نافذ کرنا ہے جن کا اطلاق مملکت کے تمام افراد پریکساں ہوگا حتیٰ کہ ان سے سر براہ مملکت بھی مشتینہیں ہوگا۔امت کے معاملات با ہمی مشاورت سے طے ہوں گے اور معاشرہ میں عزت وتکریم کا معیار، جو ہر ذاتی اور سیرت وکر دارکی بلندی ہوگا، نہ کہ موروثی اور خاندانی وجاہت وٹروت۔ اس اصول نے ملوکیت کی جڑ کا ہے کر کھ

دی۔جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ افراد معاشرہ کو دہ حقیقی آ زادی حاصل ہوگئی جس سے ان کی مضمر صلاحیتیں ابھر آئیں۔اس قوم نے اپنی ہم حصر اقوام میں جواس قدر بلندا متیازی مقام حاصل کرلیا تھا،اس کا بنیا دی سبب یہی تھا۔ پچھ عرصہ کے بعدانہوں نے اسلام کے اس بنیا دی اصول سے اخراف برت کراپنے ہاں ملوکیت کا نظام قائم کرلیا اور اس کا منتیجہ وہی ہواجواستبداد ملوکیت کے تحت ہوا کرتا ہے۔لیعنی شرف انسانیت کی تذلیل۔

9

2\_برہمدنیت:

ما ہنا مہ ط**کو کی** 

اسلام نے بیاصول دیا کہ خدااور بندے کے درمیان کوئی حاجب ودربان نہیں۔ ہر شخص بلاکسی درمیانی واسطہ کے براہ راست قوانین خداوندی کی اطاعت کر سکتا ہے۔ اس سے مذہبی پیشوائیت کا خاتمہ ہو گیا اور یوں اس استبدا دکی زنچریں کٹ گئیں جس نے انسانیت کے قلب اور د ماغ کواپنی گرفت میں لے رکھا تھا۔ اس آ زادی سے انسان کو حریت فکر ونظر نصیب ہوئی اور وہ تمام رکا وٹیں دور ہو گئیں جوعلی تحقیق اور فکری کا وش کے راستے میں بری طرح حاکل تھیں۔ نتیجہ بیہ کہ وہ قوم چند دنوں میں علم وبصیرت کی فضائے بسیط میں بے محابا پر واز کے قابل ہوگئی۔ اس کے بعد اس قوم اس اصول سے سرکشی برتی اور اپنے ہاں پھر سے برہمدنیت (مذہبی پیشوائیت) کو رائے کرلیا۔ بیدہ عداب قوم نے اب تک ماخوذ چلی آ رہی ہے۔

3\_سرماىيدارى:

اسلام نے بیاصول دیا کہ یہ چیز وجہ ذلت انسانیت ہے کہ کوئی شخص روٹی کے لیے کسی دوسر شخص کا مختاج ہو۔ نظام مملکت کا فر یعنہ ہے کہ وہ تمام افرا دمعا شرہ کی بنیا دی ضروریات زندگی کی ذمہ داری لے۔ اس مقصد کے حصول کے لیے ضروری ہوگا کہ ذرائع پیدا وارا فرا دکی ملکیت کی بجائے مملکت کی تحویل میں رہیں اور فاضلہ دولت کسی شخص کے پاس نہ رہے۔ اس سے جہاں تک تمام افرا دقوم رزق کی پر یثانیوں سے محفوظ ہو گئے، وہاں معاشرہ ہوس زرا ندوزی کی لعنت سے بھی پاک ہوگا یہ اس تک تمام افرا دقوم رزق کی پر یثانیوں سے محفوظ ہو گئے، وہاں معاشرہ ہوس زرا ندوزی کی لعنت اسے جہاں تک میں ما فرا دقوم رزق کی پر یثانیوں سے محفوظ ہو گئے، وہاں معاشرہ ہوس زرا ندوزی کی لعنت میں میں پاک ہوگیا۔ اس قسم کے نظام میں عرون وار دقاء کی را ہیں جس برق رفتاری سے کشادہ ہوجاتی ہیں، اس کی شہادت مرما بید داری کی لعنت بھی ساتھ ہی آگئی۔ حقیقت سے ہے کہ ملوکیت مذہبی پیشوا ئیت اور سرا بید داری، ایک ہی شہادت کر برگ وبار ہیں۔ جب بیر قوم اسلامی اصولوں پر کار بند تھی تو حالت پیش کی کی لا کھر ہے رائج کرلیا۔ تو نظام کے سربراہ (عمر فاروق ٹ) کے تہند پر دس، دس ، بارہ ، بارہ پیوند کیے تھی کہ بائیں لا کھر کی میں پر پھیلی ہو کی سلطنت کی نیوں اس کی میں مولی ہو کی سلطنت مرف اس کے پہنچ کے کپڑ ہے لدے ہوئے تھے۔ کیا اس و تفریخ کے لیے نہیں ان کی میں مو کی سلطنت موف اس کی پہنچ کے کپڑ ہے لدے ہوئے تھے۔ کیا اس کی بید تھی کہ بائیں لا کھر لیے میں پر پھیلی ہو کی سلطنت مرف اس کے پہنچ کے کپڑ ہے لدے ہوئے تھے۔ کیا اس کی بعد تھی کی پڑھیں پڑی جب ان میں ملوکیت بار پا گئی تو مرف اس کے پہنچ کے کپڑ ہے لدے ہوئے تھے۔ کیا اس کے بعد بھی پر چھی تی تھی کہ بائیں دی مضرورت ہو گی کہ اس مواد ہوں پر

#### 10

ما بنامه طلو<u>ع</u>ال

4: تكريم انسانيت:

اسلام نے بیاصول دیا تھا کہ پیدائش کے اعتبار سے تمام انسان ، صرف انسان ہونے کی جہت ہے، یکسال واجب التکر یم ہیں۔ اس ایک اصول نے نسلی اور خاندانی تفاوت وامتیازات کی ساری عمارت منہدم کر کے رکھ دی اور وہ خطہ ارض ، مساوات انسانیہ کے نور سے جگم گا اٹھا۔ اس معاشرہ میں جبش کا ایک غلام (بلال ؓ) سرداران قریش سے زیادہ واجب التعظیم قرار پا گیا کہ سیرت وکردار کی روسے وہ ان سے متاز تھا۔ اور امیر المونین (حضرت عمرؓ) کے جنازہ کی نماز پڑھانے کے لیے روم کے ایک مزدور (صہیبؓ) کو منتخب کیا گیا۔

نسلى امتیازات اور گروہ بندانہ تفریقات کے ملنے کا ایک نتیجہ یہ بھی تھا کہ امت میں وحدت پیدا ہوگئی۔ بیوہ ی چٹان تھی جس سے نگر اکر مخالفت کی ہر قوت پاش پاش ہوجاتی تھی۔ پچھ عرصہ بعد انہوں نے پھر نسلی امتیازات کو ہید ار کرلیا جس کا پہلا نتیجہ یہ ہوا کہ امت کی وحدت پارہ پارہ ہوگئی۔ کیا آپ نے کبھی اس پر بھی نور کیا ہے کہ خلافت راشدہ تک توسلطنت امت مسلمہ کی تھی لیکن اس کے بعد مختلف خاندانوں کی حکومتیں قائم ہوئیں۔ امت کی حکومت کہیں تائم نہیں ہوئی۔ یہ حکومتیں بنوامیہ، بنوعباس، بنوفاطمہ کی تھیں۔ اور بیسلسلہ آج تک جاری ہے۔

تکریم انسانیت کا فطری نتیجہ غلامی کاختم کردینا ہے۔ظہوراسلام کے دقت جوغلام اورلونڈیاں عرب معاشرہ میں موجود سیحے،قر آن نے انہیں رفتہ رفتہ معاشرہ کا جزو بنادیا اور آئندہ کے لیے اس لعنت کوختم کردیا۔ معاشرہ میں جذب کردہ غلاموں کو مقام کیا دیا گیا تھا، اس کا اندازہ اس ایک واقعہ سے لگائیے کہ جب حضرت عمر ؓ سے، ان کی شہادت کے وقت کہا گیا کہ اپ جانشین کے بارے میں آپ اپنی رائے دے دیں تو آپ نے کہا کہ اگر ابی حذیفہ ؓ کا آزاد کردہ غلام، سالم ؓ موجود ہوتا تو میں خلافت کے لیے اس کا نام تجویز کرتا۔لیکن پچھ عرصہ کے بعد، اس قوم نے شرف انسانیت کے اس اصول کو ترکہ ان کی شہادت کے دولت کہا گیا کہ اپ ہاں غلامی کو پھر رائج کرلیا۔ نتیجہ میہ کہ خلفاء کے حرموں میں ہزاروں کی تعداد میں لونڈیاں ہوتی تھیں اور بغداد میں ان کی خرید وفر وخت کے لیے ایک باز ارتخصوص تھا۔ جہاں حکومت کی زیر کر انسانیت کی ہوتی تھیں اور بغداد میں ان کی خرید

میں سمجھتا ہوں کہ یہ بتانے کے لیے کہ اس قوم نے اسلام کے اصولوں کو چھوڑ کر پھر سابقہ روش اختیار کر لی تھی۔ اتن مثالیں ہی کافی ہوں گی۔ بنابریں، آپ ریمبیں کہہ سکتے کہ اسلام نے پچھوفت کے لیے خوشگوار نتائج مرتب کئے تھے لیکن اس کے بعد اس میں ایسا کرنے کی صلاحیت نہیں رہ گئی تھی۔ کیا اسلام میں اب بھی اس کی صلاحیت ہے؟

اس کے بعد عزیز ان من! ہم اس سوال کی طرف آتے ہیں کہ کیا اسلام میں اب بھی آگے چلنے کی صلاحیت ہے؟ اور اس سوال کے جواب میں، میں ہیے کہوں گا کہ''اب بھی آگے چلنے کی صلاحیت'' توایک طرف، اس چودہ سوسال میں دنیا میں چلا

نومبر 2018ء ماہنامہ **طکوئ ل** 11

، می اسلام ہے۔ کوئی دوسر انظام چلنے کے قابل ثابت ، می نہیں ہوا۔ میر اید جواب بڑا تعجب انگیز نظر آئے گالیکن آپ دیکھیں گ کہ ید حقیقت پر جنی ہے ، محض جذباتی نعرہ نہیں۔ اس کے لیے پہلے ایک تمہیدی وضاحت ضروری ہے۔ قرآن کریم میں ہے کہ جو ابدی اصول اور مستقل اقدار ، انسانی راہ نمائی کے لیے منجانب اللہ عطا ہوتے ہیں ، ان میں یہ صلاحیت موجود ہے کہ وہ ، راستے کے موانعات کو ہٹاتے ہوئے ، آگے بڑھیں اور اپنی منزل مقصود تک پنچ جائیں۔ سورة فاطر میں ہے : [لَدَيد يَصْحَکُ الْحَلِيمُ الطَّيْبُ (2010)۔ ان نظریات حیات میں یہ صلاحیت ہے کہ دو اور کو اکبر ہونے ، عروج دو ہے کہ وہ ، راستے کے موانعات کو ہٹاتے ہوئے ، آگے بڑھیں اور اپنی منزل مقصود تک پنچ جائیں۔ سورة فاطر میں ہے : [لَدَيد يَصْحَکُ الْحَلِيمُ الطَّيْبُ (2010)۔ ان نظریات حیات میں یہ صلاحیت ہے کہ دوہ اور کو اکبر ہوئے ، عروج ون دور اتفا کی اس منزل تک پنچ جائیں جسان کے لیے متعین کیا گیا ہے۔ ان نظریات کو آن نے الحق کہ کہ کر پکارا ہوئے ، عروج دون دور تفا کی اس منزل تک پنچ جائیں جسان کے لیے متعین کیا گیا ہے۔ ان نظریات کو آن نے الحق کہ کر پکارا ہوئے ، عروج دون دور اتفا کی اس منزل تک پنچ جائیں جو ان کے لیے متعین کیا گیا ہے۔ ان نظریات کو آن نے الحق کہ کر پکارا ہوئے ، عروج دون دور اور تفا کی ان منزل تک پنچ جائیں جو جاتے ہیں دو ماطل سے تعبیر کر تا ہے اور اس کھکش حق و باطل کے متعلق کہتا ہے کہ : بَنَ نَقْذَذِفُ بِالْحَيْتِ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدَ مَعْوَ الْحَالَ مُحَد مُود دور تا ہے اور اس کمکش حق و باطل کے متعلق کہتا ہے کہ : بَنُ نَقْذَذِفُ بِالْحَيْتِ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدُ مَعْدُ فَوَاذَا هُودَرَا هِقَنْ الْحَد بُنْ کَ مَاسَ مَا مَا ہِ مُن متعلق کہتا ہے کہ : بَنُ نَقْذَذِفُ بِالْحَيْقِ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدُ مَعْدُ مُوالْ الْحَد مَنْ مَنْ مَنْ مُنْلُ مُعْد بُنْ مُور تُن کے اور کہتا ہے کہ اس طر میں بلطل کا بھیجا نگل جاتا ہے ۔ اور یوں کہئے کہ ان نظریات حیات کی اپنی مزل مقصود تک چنچنے کی رفار بڑی کا مُناتی رفتار :

يَحُوُ جُوالَيْهِ فِنْيَوْمِ كَانَ مِقْدَارُ لَأَلْفَ سَدَةٍ مِتَى اللَّوْنَ (32:5) ان كى اس رفاركا ايك ايك دن، تمهار ب حساب وشاركى رو سے ايك ايك ہزار سال كے برابر ہوتا ہے۔ اگر آپ ان نظريات كوا پنى زندگى ميں عملاً رائح كرليس تو پھران كنائح، انسانى حساب وشارك مطابق دنوں ميں مرتب ہوجاتے ہيں۔ چنانچہ جہاں اس نے كہا ہے كہ: إلَيْهِ يَصْعَلُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ (35:10) (ان نظريات ميں از خود ابھرنے كى صلاحت موجود ہے) اس كے بعد كہا ہے كہ: وَالْحَمَلُ الصَّالِحُ يَوْفَعُهُ اللَّالِيَ اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِ عَمْلُ اللَّالِي مَعْلَى اللَّالِ اللَّالِي مَعْلَى اللَّالِ

تاریخ ہمیں بتاتی ہے کہ انسان اپنی عقل وفکر اور تجربہ ومشاہدہ کی رو سے مسائل حیات کے حل کرنے کی کوشش میں لگا چلا آرہا ہے۔ غاروں کے زمانے سے لے کراس دور تہذیب وتدن تک کی تاریخ اس کی انہی کوششوں کی مسلسل داستان ہے۔ لیکن بینظ ہر ہے کہ عقل کا طریق تجرباتی ہوتا ہے۔ وہ (Trial and error) کے طریق سے معاملات کو تبحصتی اور سلجھاتی ہے۔ وہ ایک نظر بیدوضع کرتی ہے۔ اس پڑمل پیرا ہوتی ہے۔ سینکڑ وں برس کی لامتنا ہی خارہ شکافیوں کے بعد، میہ معلوم ہوتا ہے کہ دہ نظر بینا طریق خوا کر قدر کو کی اور نظر بیدوضع کرتی ہے اور اس طریق پر، اس کا تجربہ کرنا شروع کرد بی ہے۔ اس طرح صد یوں نے پہیم ناکا متجارب کے بعد، وہ کسی صحیح نظر میہ تک پہنچتی ہے۔ عقل کے اس تجربہ کرنا شروع کرد یتی ہے۔ اس نظر بیتک پہنچنے کے لیے جہاں انسان کو ہزاروں سال کی مسافت طے کرنی پڑتی ہے۔ وہ ان آگ

#### 12

نجس بچاندنی پڑتی ہیں۔اس کے برعکس وحی خداوندی انسان کو پہلے دن ہی صحیح نظریات حیات عطا کردیتی ہے۔ان نظریات کی صدافت کو (علی وجہ البصیرت) تسلیم کر کے، ان کے مطابق عمل پیرا ہوجانے والی جماعت، ان راستوں کو، جنہیں تنہا عقل انسانی نے قرن ہا قرن میں طے کیا تھا، اور وہ بھی اس قدر جا نکاہ مشقتوں کے بعد، چند دنوں میں، نہایت امن وسکون کے ساتھ، طے کر جاتی ہے۔اس طرح ان نظریات کے وہ نتائج، جو عقل کے تجرباتی طریق کی روسے، ہزار ہا سال میں جا کر برآ مد ہونے تھے، چند دنوں میں ظہرور پذیر ہوجاتے ہیں۔اس سے ظاہر ہے کہ انسانی علم و عقل بھی، رفتہ رفتہ، ان میں جا کر برآ مد پہنچ جاتی ہے جنہیں وحی نے عطا کیا تھا۔لیکن اس فرق کے ساتھ کہ عقال کے تجرباتی طریق کی روسے، نزار ہا سال میں جا کر برآ مد ان چی جنہیں اور وحی کی روشن میں بید راستہ طرفتہ العین میں سے طاہر ہے کہ انسانی علم و عقل بھی، رفتہ رفتہ، ان صحیح اخر ہوتی ہیں اور وحی کی روشن میں بید راستہ طرفتہ العین میں طے ہو جا تا ہے اور نہایت امن وسلوں کے ساتھ۔

یہ (ارباب فکر) کچھ بنائیں گے۔اسے پھر مٹائیس گے۔ یہی کچھ کرتے رہیں گے۔تا آئکہ وہ انسانی راستوں کوتی الا مکان،خدائی راستوں سے ہم آ ہنگ کرلیں گے۔(Repubilc)

> اقبالؓ نے اس<sup>حق</sup>یقت کواپنے انداز میں یوں بیان کیا ہے کہ: پیت

ما بنامه طلو عل

هر دو امیر کاردان، هر دو بمنزلے روان مستقل به حیله می برد، عشق برد کشان کشان صدراوّل میں اسلام:

اس تمہید وضاحت کے بعد، اصل موضوع کی طرف آئے۔ انسان ، تنہا عقل کی روسے ، زندگی کے طول طویل راستوں پر گا مزن چلا آر ہاتھا۔ اند حیروں میں ٹا مک ٹو ئیاں مارتا ، شو کر یں کھا تا ، ہڈیاں تڑوا تا۔ کہ آج سے چودہ سوسال پہلے ، قندیل وحی نے ان راستوں کو یک دم روثن کردیا۔ عرب میں بسنے والی قوم نے اس کے عطا کردہ نظریات حیات کو اپنایا اور برق رفتاری سے آگے بڑھ گئی۔ اس کے بعد اس قوم نے وحی کی راہ نمائی کو چھوڑ دیا ، اور کا روان انسانیت پھر عقل کے تجرباتی طریق سے شاہراہ حیات پر گا مزن ہوگئی۔ اس کے بعد اس قوم نے وحی کی راہ نمائی کو چھوڑ دیا ، اور کا روان انسانیت پھر عقل کے تجرباتی طریق سے شاہراہ حیات پر گا مزن ہو گیا۔ اب اس کی رفتار پھر سست ہو گئی۔ انسانیت پھر عقل کے تجرباتی طریق سے شاہراہ حیات پر گا مزن ہو گیا۔ اب اس کی رفتار تو بے شک سست ہو گئی لیکن اس کا ہر قدم اٹھا اسی منزل کی طرف جار ہا ہم نی مطرف اسے دحی کی روثن کے جار ہی تھی ۔ دفتار تو بے شک سست ہو گئی لیکن اس کا ہر قدم اٹھا اسی منزل کی طرف جار ہم نی خلوانظریات کو سینے سے لگا کے ہوئے تھاں ۔ رفتار تو بے شک سست ہو گئی لیکن اس کا ہر قدم اٹھا اسی منزل کی طرف جار ہا مزن منظ طرف اسے دحی کی روثن کے جار ہی تھی ۔ چنا نچہ تار استی تھوڑ تا جار ہا ہے اور ان نظریا ہی کی طرف اس پہلے ، قر آن نے عطا کیا تھا۔ یہ ہم مطلب میر سے اس کہنے کا کہ اس چودہ سوسال کے عرصہ میں اسلام ، ہی آگے چلا ہے۔ اسلام کی حق حکوم میں اسلام ، ہی آگی جار ہے تھاں ۔ رفتہ رفتہ انہیں چھوڑ تا جار ہا ہے اور ان نظریات کی طرف آر ہا ہے ۔ م خان خلو نظریات سب نا کا مثابت ہوت نے چلی جار ہے ہیں۔ آ سے ، اس کی چندا یک مثالا میں آگر کی ۔ کی طرف آر کے خلی کی خلی کی خلی کی مثالا ہے کی طرف آر ہا ہے ۔ اسلام کی آ حق حکوم میں اسلام ، می آ کی جار ہے جن ہیں۔ آ سے ، اس کی چند ایک مثالیں سامنہ لا کیں ۔ اسلام ہی آ کے چلی ہے ۔ سالا کی خلی کی مثالا ہے ۔ اسلام ہی آ کے چل ہے ۔ اسلام کی خلی خلی ہی ۔ اسلام کی خلی کی ہیں ۔ اس کی کی خلی کی ہی ۔ سال کی ہی ۔ کی ہی سالو کیں ۔ اسلام کی ہی کی ہیں ۔ میں میں اسلام ہی آ کی ہی ۔ میں ہی ہو کی ہی ۔ میں سلام کی کی کی ۔ میں می ہی کی ہی ۔ میں ۔ میں ہی ہو کی ہی ۔ میں سلام کی کی ۔ میں میں ہی ہو کی ہی ۔ میں ہی ہی ہو کی ہی ۔ میں ہی ہی ہی ہی ہی ہی ہی ۔ میں ہی ہی ہی ہی ہا ہی ہی

چھٹی صدی عیسوی میں، ساری دنیا میں انداز حکومت ملوکیت تھا۔جس کی رو سے، راجہ کوایشور کا اوتار، قیصر کوخدائی

ما ہنامہ طلو<del>ع ل</del>

اختیارات کا حامل، اور کسری کوزمین پرخدا کا سایتہ بھاجا تا تھا۔ عین اس ماحول میں قرآن نے آکر کہا کہ: تما کانَ لِبَشَيرِ آنْ يُّؤْتِيَهُ اللهُ الْكِتْبَوَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُوْلَ لِلنَّاسِ كُوْنُوْا عِبَادًا لِّى مِنْ دُوْنِ الله (3:79)كس انسان كواس ك حق حاصل نہیں،خواہ اسے ضابطہ قوانین، حق حکومت اور نبوّت بھی کیوں نہ ل گئی ہو، کہ وہ لوگوں سے کہے کہتم خدا کے نہیں بلکہ میری محکوم بن جاؤ۔اس ایک اصول کی رو سے قرآن نے ،ملو کیت تو ایک طرف ،حکومت کی کوئی ایسی شکل باقی نہ رہنے دی جس میں انسان دوسرے انسانوں پر حکومت کرے۔اب رہا یہ کہ پھر حکومت ہو کس طرح ہے؟ اس نے کہا کہ حکومت انسانوں کی نہیں ہوگی بلکہان مستقل اقدارادراصولوں کی ہوگی جوخدا کی طرف سے عطا کیے گئے ہیں۔ان اصولوں کی چارد یواری کےاندر رہتے ہوئے،امت اپنے زمانے کے تقاضوں کے مطابق باہمی مشاورت سے اپنے معاملات طے کرےگی۔(42:38)۔ اس میں مذہبی پیشوائیت کا بھی کوئی دخل نہیں ہوگا اس لیے پہ نظام تھیا کریک بھی نہیں ہوگا۔ اس اصول کے مطابق مسلما نوں نے نظام حکومت قائم کیا جس کے انسانیت سازنتائج وجہ شادابی عالم بن گئے۔اس کے بعد،اس قوم نے اس اصول کوچھوڑ دیا، اورانسان پھر تنہاعقل کی روسے،ایک اطمینان بخش نظام حکومت کی تلاش میں چل نکا۔اب آپ دیکھئے کہ اس چودہ سوسال کے عرصہ میں انسان کا قدم ملوکیت کی طرف اٹھا ہے، یا بیاس کے خلاف صدائے احتجاج بلند کرتا ہوا، کسی ایسے نظام کی تلاش کرتا رہا ہےجس میں کوئی انسان کسی دوسرے انسان کا محکوم نہ ہو۔ وہ اپنی اس تلاش میں ہزاروں خوں ریزیوں اور فساد انگیز یوں کے بعد،اس نظام تک پہنچ یا یاہے جسے جمہوریت کے نام سے تعبیر کیا جا تاہے۔ مغرب كاجمهوري نظام:

ملوکیت کے مقابلہ میں جمہوری نظام، اسلام سے زیادہ قریب ہے۔ دنیا نظام جمہوریت سے بھی مطمئن نہیں۔ خود مغرب کے بڑے بڑے مفکرین اور سیاستدان اس نظام کے ہاتھوں نالاں ہیں۔(مثلاً) فرانسینی مفکر (Rene guenn) لکھتا ہے۔ اگر لفظ جمہوریت کی تعریف سیہ ہے کہ لوگ اپنی حکومت آپ قائم کر لیں تو یہ ایک ایسی چیز کا بیان ہے جس کا وجود ناممکنات سے ہے۔ جونہ پہلے بھی وجود میں آئی ہے اور نہ آج کہیں موجود ہے۔ ایسا کہنا ہی نا قابل یقین ہے کہ ایک ہی قوم بیک وقت حاکم بھی ہوا ور حکوم بھی۔۔ ہماری موجود ہے۔ ایسا کہنا ہی نا قابل طرح قوت اور افتد ار حاصل کر لیتے ہیں ان کی سب سے بڑی قابلیت اس میں ہوتی ہے کہ وہ لوگ سی نہ کسی دلوں میں بیعقیدہ قائم کردیں کہ ان کی سب سے بڑی قابلیت اس میں ہوتی ہے کہ وہ لوگ کسی نہ کسی اصول اسی فریب دہی کی خاطر وضع کیا گیا ہے۔ اس اصول کی رو سے سمجھا بیجا تا ہے کہ قانون اکثریت کی مرضی سے وضع ہوتا ہے اور اس حقیقت کو نظر انداز کردیا جا تا ہے کہ اکثر کی کا مرضی سے وضع ہوتا ہے اور اس حقیقت کو نظر انداز کردیا جا تا ہے کہ اکثر تا ہے ہیں ایک شری کا کہ ہیں ہوتی ہے کہ ہوں کی ک

(Crisis of the modern world)

اقبال کے الفاظ ہیں ہے وہی ساز کہن مغرب کا جمہوری نظام دیو استبداد جمہوری قبا میں پائے کوب جس کے پردوں میں نہیں غیراز نوائے قیصری ''اکثریت کے فیصلوں'' کے متعلق ایک اور مفکر، پروفیسر الفریڈ کو بن لکھتا ہے کہ (یداصول بنیا دی طور پر غلط ہے) اگر کسی غلط بات کولا کھآ دمی بھی صحیح کہہ دیں تو وہ صحیح نہیں ہو کتی ۔ فیصلہ وہی صحیح ہو سکتا ہے جو در حقیقت

(The crisis of civilisation)

پروفیسر کوبن نے کہا ہے کہ' فیصلہ وہی صحیح ہو سکتا ہے جو در حقیقت صحیح ہو۔' سوال میہ ہے کہ اس بات کے پر کھنے کا معیار کیا ہے کہ فلال فیصلہ در حقیقت صحیح ہے۔قر آن کریم نے کہا ہے کہ سی معیار، وہ مستقل اقدار ہیں جو وحی کی روسے عطا ہوتی ہیں۔دیکھئے اس باب میں اٹلی کامشہور مدبر، میزینی کیا کہتا ہے۔وہ کہتا ہے۔

اس میں شبز میں کہ عام رائے دہندگی کا اصول بہت اچھی چیز ہے۔ یہی وہ قانونی طریق کار ہے جس سے ایک قوم تباہی کے سلسل خطرات سے محفوظ رہ کراپنی حکومت قائم رکھ سکتی ہے لیکن ایک ایسی قوم میں جس میں وحدت عقائد نہ ہو، جمہوریت اس سے زیادہ اور کیا کر سکتی ہے کہ وہ اکثریت کے مفاد کی نمائندگی کر اور اقلیت کو مغلوب رکھے۔ ہم یا تو خدا کے بند بے بن سکتے ہیں یا انسانوں کے وہ ایک انسان ہو( ملوکیت ) یازیادہ انسان (جمہوریت ) ۔ بات ایک ہی ہے ۔ اگر انسانوں کے اور اعلیٰ نہ ہوتو کھر کون تی چیز ایسی رہ جاتی ہے جو ہمیں طاقت ور افر اد کے تغلب سے حفوظ رکھ سکتے ہیں یا انسانوں کے دوہ ایک انسان میں محفوظ رکھ کتی یا زیادہ انسان (جمہوریت ) ۔ بات ایک ہی ہے ۔ اگر انسانوں کے اور کو کی اقتدار اعلیٰ نہ ہوتو میں کون تی چیز ایسی رہ جاتی ہے جو ہمیں طاقت ور افر اد کے تغلب سے حفوظ رکھ سکے۔ اگر ہمارے پاس کو کی ایسا مقدس اور نا قابل تغیر قانون نہ ہو جو انسان کا وضع کردہ نہ ہو۔ تو ہمارے پاس وہ کون تی میزان رہ جاتی میں نہ میں جن سے ہم ہی پر کھ سکیں کہ فلاں کا میا فی چا ہو میں خواہ انقلاب ۔ اگر خداد رمیان میں نہ میں دتائے کی حقیقت ایک ہی رہتی ہے، خواہ اس کا نام ہونا پارٹ رکھ لیں خواہ انقلاب ۔ اگر خداد رمیان میں نہ در ہو تو اپنے زمانہ حکومت میں ہر ایک مستبر بن جائے گا۔ یا در کھیے کہ جب تک کوئی حکومت خائم ہو، قوانین کے مطابق نہیں چلتی اس کا کوئی جن مسلم نہیں ۔ حکومت تو منشائے خداد اندی کی تروتی کو صومت خائم ہوں ہیں نہ در ہو تو اپنے زمانہ حکومت میں ہر ایک مستبر بن جائے گا۔ یا در کھیے کہ جب تک کوئی حکومت خان ہو اس میں نہ در ہوتا ہی تو این دہ ہو جن میں ہر ایک مستبر بن جائے گا۔ یا در کھیے کہ جب تک کوئی حکومت خان ہو ہو ہوں کے میں خلا ہے ہو ہو ہوں کی میں خواہ انقلاب ۔ اگر خدا در میان

(Cf griffith - Interpretters man).

ہم سمجھتے ہیں کہ میزینی نے بات دوٹوک الفاظ میں بیان کردی ہے۔عصر حاضر کی ساری کشکش یہی ہے۔میکیا وُلی

#### 15

ما ہنامہ طلو علل

اصول سیاست، جس کے سب سے بڑ یے علمبر دار، مارک فلسفہ کے مدعی ہیں، یہ کہتے ہیں کہ دنیا میں غیر منتبدل اصول یا مستقل اقدار کوئی نہیں۔ انسان اپنے معاملات کے فیصلے آپ کر نے میں اختیا ر مطلق ر کھتا ہے۔ اس کے اس اختیار پر کوئی پابندی نہیں لگائی جاسکتی۔ اس کے برعکس، اسلام نے یہ کہا تھا کہ اگر انسان امن دسلامتی سے ترقی کی را ہیں طے کرنا چا ہتا ہے تو اس کے لیے ضروری ہوجا تا ہے کہ اپنے فیصلوں کے غلط یاضیح ہونے کا معیا ر مستقل اقدار کو قرار دے۔ میزین نے یہی کہا ہے۔ د کیصتے کہ اس بات میں دیگر مفکرین کیا کہتے ہیں۔ پروفیسر (Brend) عصر حاضر کی بلاگا مسیاست کے متعلق کلھتا ہے۔ کہ اس بات میں دیگر مفکرین کیا کہتے ہیں۔ پروفیسر (Brend) عصر حاضر کی بلاگا مسیاست کے متعلق کلھتا ہے۔ انسان کی کوئی جماعت ہو، ایک فرد کو، ایک محدود حلقہ کے اندر اور خاص شرائط کے ماتحت ہی کہا ہے۔ د کیکھتے کارلانے کی کوئی جماعت ہو، ایک فرد کو، ایک محدود حلقہ کے اندر اور خاص شرائط کے ماتحت ہی جذبات کی کارلانے کی کوئی جاملی ہے۔ ایک فرد کو، ایک محدود حلقہ سے اندر اور خاص شرائط کے ماتحت ہی جذبات کی کارلانے کی کوئی جماعت ہو، ایک فرد کو، ایک محدود حلقہ سے اندر اور خاص شرائط کے ماتحت ہی جذبات کی کارلانے کی کوئی ایسا قدر ایک قدر کو، ایک محدود حلقہ سے اندر اور خاص شرائط کے ماتحت ہی جذبات کی کار کی دی جاقوام پر بھی ای قدر میں جات اس کی روک تھا م کی تد ہیر کرتی ہے۔ لیکن آ ن کوئی ایسا قد اراعلیٰ تو پر نے کی کوشش کر ہے تو دو میں ایک کر سکے۔ اس لیے اقوام کو اپنے جذبات کو بے زمام چھوڑ نے کی تو ڈ نے کی کوشش کرتا ہے جو اس کے جذبات کے راست میں حال ہو۔

(Foundations of Human confilct)

اسی حقیقت کوا قبال نے ان الفاظ میں بیان کیا تھا کہ ۔ جلال باد شاہی ہو کہ جمہوری تماشا ہو جداہو دیں سیاست سے تورہ جاتی ہے چنگیزی یہاں دین سے مرادیہی مستقل اقدار خداوندی ہیں، نہ کہ مذہبی پیشوائیت کے وضع کردہ رسوم وعقائد۔ جس زمانے میں متحدہ اقوام کا'' حقوق انسانیت کا منشور'' زیر تدوین تھا، اس کے ادارہ (Unesco) نے اس موضوع پر ایک سوالنامہ مرتب کر کے دنیا بھر کے مفکرین اور سیاستدانوں کے پاس بھیجا۔ اس ادارہ نے بعد میں، ان مشاہیر کے جوابات کو ایک مجموعہ کی شکل میں شائع کیا تھا جس کا تعارف (Jacques Maritain) نے اس

انسان کے حقوق کو (Definition) کی نہیں بلکہ روز مرہ کی زندگی میں ان کے استعال کے مسلہ پر متفق ہونے کے لیے سب سے پہلی شرط ہیہ ہے کہ اقدار کے پیمانوں پر متفق ہوا جائے۔ حقوق انسانیت کے احترام کے لیے ضروری ہے کہ لوگوں کے نز دیک انسانی زندگی کاعملی تصور مشترک ہو۔ اسے فلسفہ زندگی کہا جاتا ہے۔ ''فلسفہ زندگی''مستقل اقدار کا دوسرانام ہے۔ اسی کوا خلاقیات کہا جاتا ہے اور اخلاقیات کے متعلق راشڈ ل ککھتا ہے کہ: ان سے مفہوم ہیہ ہے کہ دنیا میں اقدار کے لیے ایک مطلق معیار ہے جو ہرانسان کے لیے میں اس ہے۔

(The theory of good and evil- VI:II)

ما ہنامہ طلو<u>کوں</u>

مارٹن بو بر کہتا ہے کہ: مستقل اقدار کے بیعنیٰ نہیں کہ ہر شخص خود فیصلہ کرے کہ ستقل قدر کیا ہے۔مستقل اقدار کوعالمگیر ہونا چاہئے۔ جسے ہر شخص تسلیم کرےاوران کامغتر ف ہو۔

(Between Man and Man)

ید اقد ارملتی کہاں سے ہیں، اس کے متعلق غور سے سنتے، اور سننے سے پہلے یہ بچھ لیجئے کہ اس کا کہنے والا کوئی ملّایا پا در کی نہیں۔ کہنے والاعصر حاضر کا سب سے بڑا سائنڈ ٹ آئن سٹائن ہے۔ وہ کہتا ہے۔ ید اقد ارتجر بات کے بعد وضح نہیں کی جاسکتیں۔ یہ مقد رہستیوں کی وساطت سے بذریعہ وحی ملتی ہیں۔ ان کی بنیا دعقل انسانی پرنہیں ہوتی لیکن وہ تجربہ کی کسوٹی پر بالکل پور کی اترتی ہیں۔ اس لیے کہ صداقت کہتے ہی اسے ہیں جو تجربہ سے درست ثابت ہو۔ ایکن وہ تجربہ کی کسوٹی پر بالکل پور کی اترتی ہیں۔ اس لیے کہ صداقت کہتے ہی در نظام میں ان اقد ار کونظر انداز کردیا جائے۔ اس کا حشر کیا ہوتا ہے، اس کے متعلق اس عالم کیر شہرت کے حامل دانشور کی تب سنتے جس کے تعارف کی ضرورت نہیں۔ یعنی احشر کیا ہوتا ہے، اس کے متعلق اس عالم کیر شہرت کے حامل دانشور کی انسانی ہیئت اجتماع یہ کا کوئی نظام جس کی بنیاد باطل اصولوں پر ہو کبھی قائم نہیں رہ سکتا خواہ اس باطل نظام کو کیسے انسانی ہیئت اجتماع یہ کا کوئی نظام جس کی بنیاد باطل اصولوں پر ہو کبھی قائم نہیں رہ سکتا خواہ اس باطل نظام کو کیسے مرمت سے بھی رفعہ نہیں ہو سکتی۔ جس تک اس کی بنیاد کی کم زور کی، خارجی تو اور ای کوئی کی ہیں۔ مرمت سے بھی مقدر ہے۔

وہ نظام تہذیب جس میں حق وصداقت کو عادی طور پر نظر انداز کردیا جاتا ہو، آخر الامر تباہ ہو کر رہتا ہے۔ ناانصافی سے کوئی شخص کیساہی کا میاب کیوں نہ ہوتا چلا جائے وہ اجتماعی نظام جس کا وہ جزو ہے اوروہ جماعت جواس ناانصافی کے ثمرات سے نفع اندوز ہوتی ہے، اس ناانصافی کی وجہ سے انجام کا رتباہ ہوجاتی ہے۔ عدل کا مفہوم:

برفانے یہاں کسی نظام کی کا میابی کے لیے عدل کو بنیادی شرط قرار دیا ہے۔ عدل کا عمومی مفہوم بیدلیا جاتا ہے کہ جو فیصلہ ملک کے مروجہ قانون کے مطابق ہووہ عدل کہلائے گا لیکن قرآن کریم اس باب میں ایک قدم آ گے جاتا ہے اور کہتا ہے کہ ٹھیک ہے کہ قانون کے مطابق فیصلے کو عدل کہا جائے گا لیکن جس قانون کے مطابق فیصلہ کیا جائے اگر وہی عدل پر مبنی نہ ہوتو اس کے مطابق فیصلہ کو عدل کیسے کہا جائے گا۔ اس لیے اس نے کہا کہ ملک کے قوانین کو الحق کے مطابق ہونا چا ہے ۔ مستقل اقدار خدادندی کے مطابق میں کہا جائے گا۔ اس لیے اس نے کہا کہ ملک کے قوانین کو الحق کے مطابق ہونا چا ہے ۔ یعنی مستقل اقدار خدادندی کے مطابق میں کہ ایم ایک ایک ہوتے ہے میں انون کے مطابق کہ مطابق کہ مطابق ہوتا چا ہے ۔ یعنی

ماہنامہ طلو<u> عل</u>ل

and the social order یں لکھتاہ۔

جو شخص فی الواقعہ سنجیدگی کے ساتھ کہتا ہے کہ فلال بات مبنی برعدل اور فلال ظلم پر مبنی ہے، وہ در حقیقت کہتا یہ ہے کہ عدل اور ظلم کے ماپنے کا ایک ایسا پیانہ ہے جو تمام انسانی قوانین، معاہدات، رسوم ورواج سے ماوراء ہے۔ وہ ایک ایسا معیار ہے جس سے تمام انسانی معیار ما پے اور پر کھے جاسکتے ہیں۔ یا تو اسے تسلیم کرنا ہوگا کہ عدل کے لیے اس قسم کا مطلق، الو ہیاتی معیار موجود ہے۔ ور نہ اس لفظ کا مفہوم انفر ادی بن کر رہ جائے گا جو ایک کے نزدیک قابل قبول ہوگا اور دوسرے کے نزدیک نا قابل تسلیم ۔ عدل کے لفظ سے مفہوم یا تو خداوندی فیصلہ ہوگا جس کے ساتھ مطلق (الحق) ہونے کی نقدیس شامل ہوگی اور یا پھر پر چھن جھوٹے نگوں کی مینا کاری اور اس سے رہ کی ہوگی ۔

عزیزان من ! میں نے کہاتھا کہ قرآن کریم نے اصول بید یا تھا۔

(1) کسی انسان کوخن حاصل نہیں کہ کسی دوسرے انسان کو اپنامحکوم بنائے۔اس لئے ملوکیت، آمریت وغیرہ سب نظام ہائے حکومت باطل ہیں۔انسانوں کواپنے معاملات باہمی مشاورت سے طے کرنے چاہئیں۔ (2) لیکن اس مشاورت میں ایک شرط کو ملحوظ رکھنا ضروری ہوگا اور وہ بیہ کہ کوئی فیصلہ ان اقدار کے خلاف نہ ہو جوخن

(2) یکن آن مشاورت یک ایک نمرط تو توظر دهنا صرورگی ہوگا اور وہ بیر لہ تو کی کیچیلہ ان اکترار کے خلاف نہ ہو ہو گ مطلق کی حیثیت رکھتی ہیں اور دحی کے ذریعے عطا ہوئی ہیں۔

(3)اس کے بعد ،عقل کے تجرباتی طریق نے انسان کواس نتیجہ پر پہنچایا کہ ملو کیت ، آمریت وغیرہ نظام غلط ہیں ان کے برعکس ، نظام مشاورت صحیح نظام ہے جسے جمہوریت کہا جاتا ہے۔

میں پوچھنا بیرچاہتا ہوں کہاس حد تک دنیا میں اسلام کا پیش کر دہ اصول آگے چلا ہے یا وہ اصول جو پیچھے سے چلا آ رہا تھااور اسلام نے اسے باطل تھہرایا تھا؟

لیکن ہمارے زمانہ تک عقل انسانی ہنوز اسلامی اصول کے ایک حصہ کوا پناسکی ہے۔ بایں ہمہ، اسلامی اصول کے دوسر ے حصہ کی صداقت اور اہمیت دور حاضر کے مفکرین کی نگا ہوں کے سامنے آرہی ہے اور وہ اس پر زور دے رہے ہیں کہ اسے بھی اپنا یا جائے۔ وہ دن دور نہیں جب انسان اس اصول کوا پنانے پر بھی مجبور ہوجائے گا۔ اس لیے کہ اس نظام زندگی کے اسے بھی اپنا یا جائے۔ وہ دن دور نہیں جب انسان اس اصول کوا پنانے پر بھی مجبور ہوجائے گا۔ اس لیے کہ اس نظام زندگی کے حسب سوز اور تاری ہے اور وہ اس پر خور دے رہے ہیں کہ اسے بھی اپنا یا جائے۔ وہ دن دور نہیں جب انسان اس اصول کوا پنانے پر بھی مجبور ہوجائے گا۔ اس لیے کہ اس نظام زندگی کے حسب سوز اور تباہ کن ان ان ای اس ول کوا پنانے پر بھی مجبور ہوجائے گا۔ اس لیے کہ اس نظام زندگی کے حیات سوز اور تباہ کن ان زات جسے عصر حاضر نے مستقل اقدار کونظر انداز کر کے تعمیر کیا، اس قدر نما یاں طور پر سامنے آرہے ہیں کہ کہ خور وہ وہ وہ کی کا ان ان ای سامن اس میں من ان میں میں اسے تار ہے ہیں کہ کہ خور وہ قومیں جنہوں نے اس نظام کو منشکل کیا تھا، ان کی وحشت سامانیوں کو دیکھ کر چنے انھی ہیں۔ اس چیخ و دپکار کی تفصیل میں کہ خود وہ قومیں جنہوں نے اس نظام کو منشکل کیا تھا، ان کی وحشت سامانیوں کو دیکھ کر چنے انھی ہیں۔ اس چیخ و دیکار کی تفصیل میں جانے کے لیے تو ایک خیم کتا ہی کی ضرورت ہوگی۔ میں اس مقام پر دوا یک اقتراسات پر اکتفا کروں گا۔ کچھ عرصہ پہلے لار ڈ (Snell) نے رہ ہوں کا ہے کہ میں میں میں ہیں آ یا۔ اس وقت تہذیک روں گا۔ کچھ عرصہ پہلے لار ٹ نظام کاروں کا ہوں کی میں اس قدر کر ہو گھی ہیں تا ہا۔ کی کو کہ میں اس قدر کہ میں کہتا ہے۔ نوع انسان کی پوری تاریخ میں اس قسم کا دور کہ بھی دیکھنے میں نہیں آ یا۔ اس وقت تہذیل ایک دور ا ہے پر

ما بنامه طلو علل

کھڑی ہے۔اور یہاں سے اگرایک قدم بھی غلط سمت کی طرف مڑ گیا تو وہ اسے ہرباد بلکہ فنا کرد ہےگا۔ یوں توانسان کی طول طویل تاریخ میں بہت سے حوادث آئے ہیں کیکن موجودہ حادثہ نہ صرف ان سے وسعتوں ادر پہنائیوں میں بڑا ہے بلکہ بیران سب سے زیادہ پیچیدہ اور پریشان کن ہے پہلے حوادث خاص خاص خطوں میں ردنما ہوا کرتے تھے اور متعین مسائل سے متعلق ہوتے تھے۔ جنگ ہوتی تھی تو کسی ایک مقصد کے لیے۔۔وہ لڑا ئیاں خاندانی وجاہت اور مادی تفوق کے لیے ہوتی تھیں لیکن گذشتہ جنگ (یعنی دوسری جنگ عظیم ) کود کیھئے۔اس کی ظلمت انسانی قلب کی گہرا ئیوں میں دکھائی دےگی نسلی افتخار،جذبات تغلب وتسلط اورمملکت کے متعلق غلط فلسفہ۔۔لہذا جومصیبت ہمارےسامنے ہے اس کے متعلق ہمیں تبھی غلط نہمی نہیں ہونی جاہئے۔اس سے پہلے منظم شرکی قوتیں کبھی اس قدرز ورآ ورنہیں ہوئی تھیں۔اب توان سے نجات کاراستہ ہی کہیں دکھائی نہیں دیتا۔ ہر ملک و برانہ بن رہا ہے اور اس و برانے پرافلاس، امراض اور اموات کے شیاطین منڈلا رہے ہیں۔۔۔انسانیت اپنے ہاتھوں کی لائی ہوئی مصیبتوں سے کچلی جارہی ہے، تباہ ہورہی ہے۔ بیر مصیبتیں نتیجہ ہیں ان میکا نکی قو توں کا جنہیں انسان نے ایجا دتو کر دیا۔ لیکن ان پر قابویا نانہ سیکھا ہر جگہ ریب وشکوک اوراخلاقی اقدار کی شکست کا اندو ہناک احساس، انسانی قلوب کو چاروں طرف سے گھیرے ہوئے ہے۔ زندگی اس بیم ورجا، فتح وشکست، امید ویاس کے دوراہے پر کھڑی ہے۔ اگر ہم نے اپن ناتواں زندگیوں کی شکستہ عمارت کواز سرنومحکم بنیادوں پر ستوار نہ کیا تو ہماری تقدیر بدسے بدتر ہوتی جائے گی۔ حکیم مشرق نے اس سے بہت پہلے کہددیا تھا کہ:

خبر ملی ہے خدایانِ بحر وبر سے مجھے فرنگ رہگذرِ سیلِ بے پناہ میں ہے بیڌو ہے عصر حاضر کی اقدار فراموش دنیا کی اجتماعی زندگی کا نقشہ، جہاں تک افراد کا تعلق ہے بلم تحلیل نفسی کے عظیم تحقق ڈاکٹرینگ نے آج سے بہت پہلے ککھاتھا کہ:

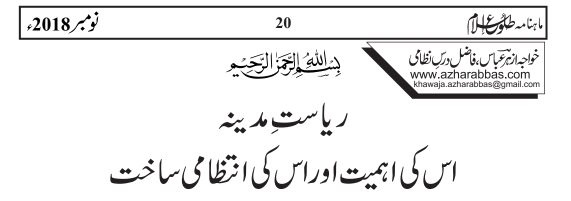
عصر حاضر کا انسان مفلوج انسان ہے۔اند سے حواد خ کے مقابلہ میں خوف سے ہر اساں ان وحشیا نہ قو توں کے مقابلہ میں جن پر وہ اپنے دور کی معاثی اور سیاسی تدامیر کے زور پر قابونہیں پاسکتا۔ یہ تو ہے اس کی خارجی دنیا کی حالت اور اگر وہ اس اندھی دنیا سے، جہاں تعمیر وتخریب کی قو تیں ہر وقت تر از و کے پلڑوں کو اٹھاتی جھکاتی رہتی ہیں، اپنے اندر کی دنیا کی طرف جھا نکتا ہے تو وہاں اسے باہر سے زیادہ تاریکیاں دکھائی دیتی ہیں۔(Modern man in search of soul) عصر حاضر کے راہ گم کر دہ انسان کی یہی وہ قلبی کیفیت ہے جسے اقبال نے ان الفاظ میں بیان کیا تھا کہ: جس نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار کیا ذہونڈ نے والا ستاروں کی گرر گاہوں کا اپنے افکار کی دنیا میں سفر کر نہ سکا

#### 19

ما بنامه طل<del>و ک</del>ل

میں پوچھنا چاہتا ہوں اسلام کونا کام کہنے والوں سے کہ اقوام دور حاضر کی یہ چیخ و پکار، اسلامی نظام زندگی کی طرف دعوت دےرہی ہے یااس سے دور بھا گنے کی تلقین کررہی؟ نظر یہ قو میت:

اب ایک اور سوال سامنے لایئے۔انسان نے جب مل جل کرر ہنے کی زندگی شروع کی تواسے لامحالہ کسی ایسی بنیا دکی تلاش ہوئی جس سےافرادمل کرایک جتھ بن سکیں ۔اس دور میں یہ بنیادخون کےرشتوں کےسوااورکونی ہوںکتی تھی۔اس سے ایک خاندان کےافرادمل کرایک جتھہ بن گئے۔انہیں خاندانوں نے دسعت اختیار کر کے قبائل کی شکل اختیار کر لی اور قبائل وسیع تر ہوکر،نسلی امتیازات کے حلقے بن گئے۔نزول قرآن کے زمانے میں یہی امتیاز قومیت کا معیارتھا۔اسلام نے بیانقلابی آواز اٹھائی کہ قومیت کا بیہ معیار غلط ہے۔اس وفت بھی اس کے نتائج بڑے خطرنا ک مرتب ہورہے ہیں کیکن جب انسانی آبادی اور بڑھی اور دسائل رسل در سائل اور ذرائع مواصلات عام ہوئے توقو موں کا با ہمی تصادم خودنوع انسانی کو تباہ کردے گا۔اس نے کہا کہ قومیت کا معیار،خون، رنگ،نسل، زبان کے اشتر اک کے بجائے ،فکر ونظر کی ہم آ ہنگی ہونا چاہئے۔اسی کو آئیڈیالوجی یاایمان کااشتراک کہتے ہیں۔اس کے ساتھ ہی اس نے بیچھی کہا کہ اس اشتر اک کوکسی خاص خطہ زمین تک محدود نہیں ہونا چاہئے۔ تکانَ النَّائُس اُمَّةً وَّاحِدَةً 🛯 (2:213)۔اسے تمام نوعِ انسان کومحیط ہونا چاہئے۔ بالفاظ دیگر اس نے کہا کہ رنگ نہسل، زبان یا وطن کے اشتراک کی بنا پر مختلف قومیں تشکیل کرنے کے بجائے نظریات زندگی کے اشتراک کی بنا پر عالمگیرانسانیت کی برادری کی تشکیل کرنی چاہئے ۔اس بنیاد پیر اس نے ایک اُمت کی تشکیل کی جس نے زندگی کی غلط نظاموں کا تختہ الٹ کرر کھ دیا۔اس کے بعداس اُمت نے بھی اس اصول کوفر اموش کردیا اور پھرا نہی قدیم معیاروں کے مطابق ٹکڑ ہے <sup>، گ</sup>لڑ <sub>سے ہ</sub>وگئی۔اب دیکھنا بیہ ہے کہ کیااس کے بعدد نیا <sup>ع</sup>قل کے تجرباتی طریق کی رو سے اسلام کے پیش کردہ اصول اجتماعیت کی طرف آرہی ہے یااس کے خلاف جارہی ہے۔ پیدائش کے لحاظ سے انسانی تفریق کی بدترین شکل ہندوستان میں رائج تقل جہاں بھارت سے باہر کےانسانوں کوانسان نہیں بلکہ کمیکش ( نایاک حیوان )سمجھا جاتا تھااور بھارت کےاندر بسنے والے انسانوں کو چارورنوں ( ذاتوں )\_\_\_برجمن، کھشتر ی، ویش اور شودر\_\_ میں تقسیم کردیا جا تاتھا۔ بیقسیم امٹ تھی کیوں کہان کاعقیدہ تھا کہ بیہ برہما کی بنائی ہوئی ہےاوراس لئےان کے دھرم کا بنیادی حصہ ہے۔ آج وہاں بیہ ساری تقسیم آئینی طور پرختم ہوچکی ہے۔ میں پوچھنا یہ چاہتا ہوں کہانسانی معاشرہ کی بیتبدیلی قر آن کے دیئے ہوئے اصولوں کی کامیابی کا ثبوت ہے یا اس کی ناکامی کی دلیل اس ہے بھی آ گے بڑ ھیے۔اس سے پہلی دنیا کی ساری آبادی مختلف نسلوں میں بٹی ہوئی تھی۔ اصو لی طو ر پر، ساہ، سفید، سرخ اورز ردنسلوں میں ۔ اورفروی طور پر ہزسل کے اندر سینکڑوں شاخوں میں ۔عصرحاضر کی سائنٹ یفک شخقیق نے بی<sup>ث</sup>ابت کردیا ہے کہ نسلوں کی بی*تفریق بیسرغیر فطر*ی ہے۔کسی نسل کود دسری نسل پرکوئی تفوق حاصل نہیں ۔اورعملاً ان نسلوں کا متیاز مٹتا چلاجار ہاہے۔ کہتے کہ دنیا اسلام کے قریب آرہی ہے یا اس سے دور چلی جارہی ہے؟ (جاری ہے)



قر آن کریم کے بیدو بنیادی نظریات داصول ہیں کہ نہتو اللہ تعالیٰ سے براہِ راست علم حاصل کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی براہِ راست اس کی اطاعت کی جاسکتی ہے پی نظریات بنیادی، دائمی اور نا قابل تغیر و تبدل ہیں لیکن افسوس ،صدافسوس اورصد ہزار افسوس کہ ہماری پیشوائیت نے قر آن کریم کےان دونوں نظریات سے نہ صرف اخراف کیا بلکہان دونوں نظریات کی دھجیاں کبھیر دی۔ ہماری پیشوائیت نے اللہ تعالیٰ سے براہِ راست علم حاصل کرنے کے لئے الہام،القاء، کشف،استخارہ،مبشرات، رویائے صادقہ کوبھی علم حاصل کرنے کے ذرائع قراردیااور ہروہ طریقہ اختیار کیاجس سے قرآن کریم کی اہمیت کم ہوتی ہےاور عملاً قر آن کریم کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔اسی طرح اطاعت خداوندی کی جگہانفرادی پر شتش کے طریقے کواختیار کیا گیا۔ نوافل، تہجد، وتر نہلیل وسیح، اعتکاف، وظائف، لمبے لمبے چلے، بیسب رسوم ادا کئے جانے لگیں۔اوران رسومات کواطاعت خداوندی کا درجہ دیا گیا۔ براہِ راست علم حاصل کرنے کی وجہ سے قر آن کریم کی ضرورت باقی نہیں رہی اورانفرا دی پرستش کرنے کی وجہ سے قرآنی نظام کی ضرورت جاتی رہی ۔اوراس طرح اللہ تعالیٰ سے ہرطرح سے واسطہ نقطع کرلیا گیا۔اللہ اللہ خیر صلا۔ تعجب اس بات پر ہے کہ اس انحراف وگمراہی میں عوام کا کوئی کر دارنہیں ہے۔اس کی ذمہ دارصرف ہماری پیشوا ئیت ہے۔مزید حیرت اس بات پر ہے کہ مسلمانوں کے نمام فرقوں کی پیشوائیت اسی ایک مقام پر کھڑی ہے۔امام غزالی اورامام ابن نیم پیہ سے لے کر شاہ ولی اللّٰدخود اور ان کا خانوا دہ سب کے سب اس جادہ پر رواں دواں رہے۔ پھر کسی ایک ملک کے علماءکرا مبھی اس سے مشتنی نہیں عرب اورعجم سب ان ہی بتان کے پیجاری ہیں ۔ جو جماعتیں ا قامت دین کی داعی اورعملاً اس کے لئے کوشال بھی ہیں ،مصرمیں اخوان المسلمین ، یا کستان میں جماعت اسلامی سب کے یہی عقا ئد ہیں۔ان دونوں جماعتوں ے متعلق بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب آپ نے انفرادی پر سنٹ کے ذریعے اللہ کی اطاعت کر لی۔ تو پھر آپ قر آنی نظام <sup>س</sup> وجہ سے قائم کرنا چاہتے ہیں۔آ پ اس بات پربھی غورفر مائیں کہ اگر قر آنی نظام قائم بھی ہوجائے تب بھی بیددنوں جماعتیں اس نظام کی اطاعت کوعبادتِ خداوندی قرارنہیں دیتیں بلکہا قامت دین کے بعد بھی پیانفرادی پرستش کوہی اطاعت ِخداوندی قرار دیتی ہیں۔قر آن کریم کے ان دونظریات سے انحراف اصل سبب ہےجس کی وجہ سے خلافت راشدہ کے بعد سے رياست مدينه کہيں قائم ہيں ہو کی۔

ہمارا میہ موجودہ دوراس لحاظ سے بڑا خوش بخت دور ہے کہ اس دور میں تحریک طلوعِ اسلام کا آغاز ہوا۔ اس تحریک نے

| ومبر 2018ء | j |
|------------|---|
|------------|---|

#### 21

ماہنامہ **طلوعیل** ()

قر آن کےان دونوں اصولوں پر اصرار کیا۔ان میں سے ایک ایک اصول کی تائید کی۔ درجنوں کتابیں ان موضوعات پر تحریر کمیں ۔تقریباً 80 سال سے رسالہ طلوعِ اسلام شائع ہور ہا ہے جن میں ان عقائد کی تائید جاری ہے۔لیکن ہماری پیشوائیت کسی طرح بھی پرستش ترک کرنے کے لئے آمادہ نہیں ہے۔

ریاست مدینہ کی اہمیت مدینہ کی اہمیت نہ ہے کہ اس کا قائم کرنا ہرمسلمان پرفرض ہے (42:13)،غیر اسلامی نظام میں زندگی بسر کرنا جرم ہے (6:123)اور جولوگ غیر اسلامی نظام میں زندگی بسر کرتے ہیں ان کا ٹھکانہ جہنم ہے (4:97) جو څخص بھی اسلامی نظام قائم کرنے کی فرضیت اور اس کے وجوب سے انکار کرتا ہے، وہ کا فرہے۔

ہم پاکستان میں ریاست ِمدینہ کے قیام کے متعلق عرض کرر ہے ہیں کہ پاکستان میں اس وقت تین مکا تب ِفکر کےلوگ موجود ہیں ۔

ایک تو وہ لوگ ہیں جوسیکولر کہلائے جاتے ہیں اور جن کی پاکستان میں اکثریت ہے۔ بیلوگ اپنے معاملات عقل کے ذریعے طے کرانے کے قائل ہیں۔ بیلوگ سیاست میں مذہب کی دخل انداز کی کو پسند نہیں کرتے۔ان کے سامنے مذہب ہے بیلوگ دین سے آگاہ نہیں۔ مذہب ہمیشہ Irrational ہوتا ہے۔اس لئے بیلوگ مذہب کی سیاست میں دخل انداز کی کو پسند نہیں کرتے۔اگران کے سامنے دین ہوتا تو بیصورت نہ ہوتی۔

(2) دوسرا طبقہ مذہبی لوگوں کا ہے۔ بیر حضرات انفرادی پر سنش اورانفرادی اطاعت کے قائل ہیں۔ ہماری پیشوائیت مٰد ہب کی پابند ہے۔ان کے سامنے دین کا کوئی تصور نہیں۔ان میں سے جو حضرات اسلامی ریاست کے قائل ہیں وہ بھی صرف شریعت کے نفاذ کا مطالبہ کرتے ہیں۔ کیونکہ شریعت کے نفاذ سے ان کواقتد ارملتا ہے۔

ہماری پیشوائیت روح اورنفس کے اس فرق کونہیں سمجھ کی وہ صرف روح اور روحانیت کی قائل ہے۔قر آن کریم نے نفس انسانی کی نشوونما کے طریقے خود بتائے ہیں لیکن قر آن کریم جب روح انسانی کا قائل ہی نہیں تو وہ روحانیت حاصل کرنے

#### 22

ماہنامہ طل<del>و کا</del>ل

کے طریقے س طرح بتا سکتا تھا۔ روح کی نشودنما کے لئے پرستش کوذ ریعہ بنایا گیاجوکونوں، گوشوں، جنگلوں، پہاڑوں میں ہر جگہ ہو کتی ہے۔ وہ سیکولر حکومتوں میں بھی ہو سکتی ہے۔انہوں نے ہر وہ طریقہ اختیار کیا جس سے قوم غارت اور برباد ہوتی چلی <sup>گ</sup>ٹی۔ بیعلاء وصوفیاء ریاست مدینہ کے فائل ہی نہیں۔اس لئے پاکستان میں انہیں ریاست مدینہ قائم کرنے کی ضرورت نہیں۔ پاکستان میں صرف تحریک طلوعِ اسلام وہ تحریک ہے جوریاست مدینہ کی اقامت کو واجب وفرض جھتی ہے۔ قر آن کے نزدیک ریاست مدینہ کا قیام ہر شخص پر واجب ہے (5:3،3:85،3:19،42:13) قرآن کے نزدیک جو شخص ریاستِ مدینہ کے بغیر کسی بھی ریاست میں زندگی بسر کرتا ہے وہ مجرم ہے(6:123)،اوراس کا ٹھکا نہ جہنم ہے(4:97)اوراس کی اصل وجہ ہیہ ہے کیفس انسانی کی نشودنماصرف ریاست مدینہ میں ہی ہوسکتی ہے۔طاغو تی نظام میں اس کی پر درش نہیں ہوسکتی۔ <sup>نف</sup>س انسانی کی پر درش صرف ان اصولوں کے مطابق ہوتی ہے جو اللہ تعالٰی نے قر آن میں بتائے ہیں۔ اَلَحْہ تَرَ إِلَی اڭَنِيْنَ يُزَكَّوْنَ ٱنْفُسَهْمُه \* بَلِ اللهُ يُزَرِكَى مَنْ يَّشَاءُ وَلَا يُظْلَمُوْنَ فَتِيْلًا®(4:49)\_ان لوگوں كى حالت كود يكھوجو سمجھتے ہیں کہ ان کا تزکیڈ ش ہور ہاہے۔ یا درکھوانسانی ذات کی نشودنما صرف اللہ کے قوانین کے مطابق ہوتی ہے۔ اس کے مطابق جو چاہےا پنی نفس کی نشودنما کر سکتا ہے۔اس کی کوشش میں ذرہ برابر کمی نہیں ہوگی ۔نفس کی پرورش صرف مستقل اقدار پر عمل کرنے سے ہوتی ہےاور بیستفل اقدارصرف ریاست مدینہ میں ہی جاری ہوسکتی ہیں۔ہم صرف سمجھانے کی غرض سے 5 مستقل اقدار کانہایت مختصر تعارف کراتے ہیں۔ان اقدار پڑمل کرنے سے فنس انسانی اور معاشرہ دونوں کا تزکیہ ہوتا چلتا ہے۔ (1) احترام آدمیت: وَلَقَلْ كَرَّمْنَا بَیْتَى اَحَمَر (17:70) ترجمہ: ہم نے سب لوگوں کوداجب الاحترام بنایا ہے۔ (2) عدل اعدل كرنابى ايك مستقل قدر ب[نَّ الله تَتأَمُوُ بِإِلْعَدْلِ (16:90) بينك الله عدل كاتكم ديتا ہے جو شخص عدل کرےگااس کانفس Develop ہوگااور معاشرہ کاکبھی تز کیہ ہوگا۔

(3) ہر شخص کوئمل کے مطابق درجہ دمر تبدد یا جائے گا۔وَلِکُلِّ دَرَجْتٌ هِمَّا عَمِلُوْا ﴿ (6:132) ترجمہ: ہرایک کے مدارج ان کے اعمال کے مطابق ہول گے۔ یعنی نسلی وخاندانی امتیاز کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ اس طریقے سے نفس اور معاشرہ دونوں کی نشودنما ہوتی ہے۔

(4) کسی کی ذمہداری دوسر اُتحض نہیں اٹھائے گاؤلا تزِدُو ازِدَةٌ قِرْزُدَ أُخُری ، (164:6) کوئی بوجھا تھانے والاکس دوسرے کے بوجھ نہیں اٹھائے گا۔

ہم نے صرف 5 مستقل اقدار کا تعارف کرایا ہے جن پر ہر شخص اس لئے عمل کرتا ہے تا کہ اس کے نفس کا تز کیہ ہولیکن ان اقدار پرعمل کرنے سے معاشرہ بھی از خود مز کی ہوتا چلا جا تا ہے۔ ریاست مدینہ میں جرائم کا انسداد اس لئے از خود ہوجا تا ہے کہ ہر شخص جرم سے اجتناب کرتا ہے تا کہ اس مُزّ کی کے نفس کوضعف نہ پہنچے۔ ریاست مدینہ کی بیدہ خوبی ہے جو کسی جسیکولر

#### 23

ما بنامه طلو <u>مبال</u> حکومت میں ہوہی نہیں سکتی۔اس لئے کہریاست ِمدینہ کی اساس نفس انسانی پر ہوتی ہے اور نفس انسانی کا تصور سیکولر حکومت میں نہیں ہوتا۔

اس کے علاوہ فنس انسانی کی نشودنما کے لئے ہر شخص کواپنے میں صفات خداوندی کو پیدا کرنا بھی ضروری ہوتا ہے اس عمل ے انسان کی شخصیت بہترین اور متوازن شخصیت بن جاتی ہے۔اللہ تعالٰی رب ہے اور ہر چیز کی ربو ہیت کرتا ہے۔اس لئے ہر انسان کا فرض ہے کہ وہ دوسروں کی ربوبیت کرے۔اللہ تعالٰی رحیم ، کریم ، ستار، غفار، واسع ،علیم وخبیر ہے۔ ہر شخص کوان صفات ِخداوندی کا حامل ہونا جاہئے۔ریاست ِمدینہ کی بنیادبھی ان صفات ِخداوندی پر ہوتی ہےاورریاست کا فرض ہے کہ وہ ان صفات پڑمل بھی کرے ہم ان صفات پر ایمان لاتے ہیں۔کیکن بیرصفات خداوندی بیرتقاضہ کرتی ہیں کہ ان پڑمل کیا جائے۔ریاستِ مدینہ میں ہمارا بیا یمانعمل میں منتقل ہوجا تا ہےاوراس ریاست میں ہرجگہ صفاتِ خداوندی پرعمل ہوتامحسوس ہوتا ہےاوران صفات کی روشن چاروں طرف پھیلی ہوئی معلوم ہوتی ہےا بیامعلوم ہوتا ہے کہذات ِباری تعالٰی اپنی صفات کے ساتھ جلوہ گر ہور ہی ہے۔حضور ﷺ بلے فرمایا تھا کہ میں اپنے بیچھےایسی ریاست چھوڑ ہے جار ہا ہوں کہ جس کی را تیں بھی دن کی طرح روثن ہوتی ہیں لیکن وائے برحال ما کہ ہمارے دن بھی راتوں کی طرح تاریک ہیں۔

اس مضمون میں ہمارااصل موضوع ریاست مدینہ کی عملی حیثیت ترکیبی ہے کہ ریاست مدینہ کی کیاصورت اور ہیئت ہوتی ہے۔اس لئے ہم نے اس کی فرضیت اور وجوب پر بفذر کفایت ہی گفتگو کی ہے کیونکہ اس بارے میں اس سے پیشتر کا فی مضامين تحرير كئے جاچکے ہیں۔

(1) رياست مدينه ك لح ايك المم علم بدب كه ذات الله يَأْمُرُ كُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمْنْتِ إِلَى أَهْلِها ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُهُ بَيْنَ النَّالِسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴿ (4:58) ترجمہ: بی الله تم میں حکم دیتا ہے کہ امانتیں امانت والوں کے سپر د کرواور جب تم لوگوں کے درمیان فیصلہ کروتو انصاف کے ساتھ کرو۔امانت انفرادی نہیں ہوتی ہے۔اقتداراوراس کو قائم رکھناامانتیں ہوتی ہیں ۔کوئی بھی اقتدار کی کرتی اس کے اہل کودو۔مشہور درتی اورمستند عربی لغت مصباح اللغات میں امانت کا ترجمه فریضه خداوندی تحریر کیا گیاہے۔ یہ موجودہ نظام حکومت جسے جمہوریت کہتے ہیں اس میں جودوٹ دیاجا تاہے وہ دوسرں کواپنااختیاردینا ہوتا ہے کہتم میری طرف سے آسمبلی میں بہ بات کرنا۔ پھرسور ۂ انفال میں ارشاد ہے یَا یُکھا الَّنِ یُن اٰمَنْفُوا لَا تَخُوْنُوا اللهَ وَالرَّسُوْلَ وَتَخُوْنُوا أَمْنَتِكُمْ وَأَنْتُمُ تَعْلَمُوْنَ ( 27: 8)، اے ایمان والو، الله ورسول ( اسلام نظام) سے خیانت نہ کرواور جو چیزیں تمہار ہے سپر دکی جائیں ان میں خیانت نہ کرو۔ اپنی Duties میں کوئی کمی نہ کرو۔ من حیث الکل نظام کے خلاف خیانت نہ کرنا۔ جن افراد کے پاس کوئی چیز اقتدار کی یا کوئی اختیارات ہوں ، اس امانت کو اس کے اہل کے سپر د کرنا چور، ڈاکو، کثیرے، Money Laundrer کو کسی قشم کا اختیار نہ دینا۔ ایسے لوگوں کو ایک ووٹ بھی نہ دینا۔سورۂ النساء کی جس آیت میں بیچکم دیا گیا ہے کہ اختیارات اس کے اہل کو دینا، اس سے اگلی آیت میں حکم ہے کہ جب

#### 24

ما ہنامہ طل<del>و ک</del>ار

مقد مات کے فیصلے کرنے لگوتو تمام فیصلے عدل کے ساتھ کرنا۔ دونوں احکامات کوایک دوسرے کی تفسیر کے طور پر ساتھ بیان کیا گیا ہے جس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ یہاں امانت کا مفہوم انفرادی امانت نہیں ہے بلکہ عدل وانصاف کے اختیارات کو امانات کہا گیا ہے۔عدل کرنے کے تعلق جوقر آن کے احکامات ہیں وہ آگے چل کرآتے ہیں۔

(2) پيدائش كے لحاظ تو تمام انسان برابر ہوتے ہيں ليكن ان كے مدارج ان كے اعمال كے مطابق طے كئے جاتے ہيں وَلِحُلِّ دَرَجْتٌ هِيتَّاعَمِلُوْا ، (46:19)، ہر شخص كے مدارج ومراتب ان كے اعمال كے مطابق متعين ہوتے ہيں۔ جو شخص بھى زيادہ سے زيادہ اطاعت خداوندى كرے گا وہ سب سے زيادہ واجب الاحتر ام ہوگانياً پُھما النَّاسُ اِنَّا حَلَقَنْكُمْ قِسْنَ ذَكَرٍ قَالُنْهَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوْبًا وَقَتِبَا ہِلَ لِتَعَارَ فُوْا النَّ اَنَّ كَرَمَكُمْ عِنْلَ اللَّهِ اَتَقْدَ كُمْ ہم نے تم سب کوا يک مرداورا يک مورت سے پيدا كيا ہے اور قبائل وخاندا نوں ميں اس لين تقسيم كرديا ہے تا كہ ايك اور کو پيچان سکو-اللہ كے نزد يک توسب سے زيادہ عزت والا وہ ہے جوسب سے زيادہ اللہ اللہ ان کہ مرات ان كام اللَّا اللَّ

(3) ریاست مدینہ کا بنیادی فرض بیہ ہے کہ وہ عدل قائم کرے۔عدل کے متعلق قر آنِ کریم کا جو بنیادی نقطۂ نگاہ ہے اس کوبھی سمجھ لینا ایک ضروری بات ہے۔ دنیا کے عام تصور اور رواج کے مطابق انسانوں کے وضع کردہ قوانین کے مطابق عدالت جوفیصلہ کردے وہ عدل کہاجا تاہے لیکن قر آن کریم انسانوں کے وضع کردہ قوانین کو سندنہیں کرتا۔قر آن کے نز دیک انسان جوبھی قوانین وضع کرتے ہیں وہ کفر ظلم اورفسق پر مبنی ہوتے ہیں سورہ الما کدہ میں ارشادِ عالی ہے : وَمَنْ لَّحْه يَحْحُهْ بِمَتَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَبٍكَ هُمُ الْكُفِرُوْنَ®فَأُولَبٍكَ هُمُ الْفُسِقُوْنَ@(45،5:45،5 :5) ، تَنْهِم القرآن مِ*ي تخرير* ہے،'' یہاں اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کے لئے جوخدا کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں تین تکم صادرفر مائے ہیں۔ ایک بیرکہ وہ کا فرہیں، دوسرے بیرکہ وہ ظالم ہیں اور تیسرے بیرکہ وہ فاسق ہیں اس کا صاف مطلب بیرہے کہ جوانسان خداکے تحکم اوراس کے نازل کردہ قانون کو چھوڑ کر، اپنے یا دوسرےانسان کے بنائے ہوئے قوانین پر فیصلہ کرے وہ دراصل تین بڑے جرائم کا ارتکاب کرتا ہے۔اُولاً اس کا یغل تحکم خداوندی کے انکار کا ہم معنی ہے اور بیرکفر ہے ثانیاً اس کا یغطی عدل و انصاف کےخلاف ہے۔ کیونکہ ٹھیک ٹھیک عدل کے مطابق جو حکم ہوسکتا تھا وہ تو خدانے دے دیا تھا اس لئے جب خدا کے حکم سے ہٹ کراس نے فیصلہ کیا تواس نے ظلم کیا۔ تیسرے یہ کہ بندہ ہونے کے باوجود جب اس نے اپنے مالک کے حکم سے منحرف ہوکرا پنایا کسی دوسر بے کا قانون نافذ کیا تو درحقیقت اس نے بندگی واطاعت کے دائر ہے سے باہر قدم نکالا اور یہی فسق ہے۔ بیرکفر خلم اور فسق اپنی نوعیت کے اعتبار سے لاز ماً اخراف از حکم خداوند کی کا عین حقیقت میں داخل ہے۔ ممکن نہیں كه جهال وهانحراف ، وو مال ية ينول چيزي موجود نه ، وافتباس ختم)

قر آنِ کریم کا بیایک بہت بڑاچیکنج ہے۔اگرآپ قوانین انسانی کی توضیع اورعدل دانصاف کی تاریخ پرنگاہ ڈالیس گےتو قر آن کا بید عولیٰ بالکل درست نظر آئے گا۔ آپ گذشتہ تاریخ کا مطالعہ نہ بھی کریں اسی موجودہ دور کی قانون سازی کو ہی زیر

#### 25

ماہنامہ **طلوعیاں** 

مطالعہ رکھیں تو آپ کوقر آن کا بید عولی درست معلوم ہوگا۔ آپ U.N.O کی تاریخ کا مطالعہ کریں اس کے بیشتر قوانین عدل کے خلاف ہیں فلسطین ، تشمیر، برمی مسلما نوں کے متعلق ، عراق پر حملہ ، بیہ جتنے قوانین ہیں سب غلط اور ظلم پر مبنی ہیں۔ ہمارے ہاں پاکستان میں سب قوانین ، امیر اور بااثر لوگوں کے حق میں وضع ہوئے ہیں۔ بیہ ایک طویل بحث ہے۔ اور قانون دان حضرات ، ی اس پر بچھ کہنے کے حقد اراد ورشتحق ہیں۔ ہم جیسے Laymen اس پرزیادہ نہیں کہہ سکتے۔

(4) قر آنِ کریم کاتکم ہے کہ دشمن قوم ہے بھی عدل کرو۔ دشمنی کے باوجود عدل کا دامن ہاتھ سے نہ جانے دووَلَا یَجْرِ مَنَّ کُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى الَّا تَعْدِلُوُا «اِعْدِلُوُا «هُوَ اَقْدَبُ لِلتَّقُوٰى (5:8) ترجمہ: کسی قوم کی دشمن بھی تمہیں اس بات پرآمادہ نہ کرے کہتم اس سے عدل نہ کرو، ہمیشہ عدل کروکہ یہی تقوی کے قریب ہے۔

قرآن کریم کاواضح تکم ہے کہ عدل کرنے میں اپنوں اور غیروں کی کوئی تمیز نہ کرو۔رشتہ داری کے تعلقات، امیر وغریب کی حیثیت یہاں تک کہ اپنی ذات کا فائدہ بھی عدل میں رکاوٹ نہ بنے، فیصلہ بالکل درست اور حق کے مطابق کرو، خواہ وہ تہماری اپنی ذات کے خلاف ہی کیوں نہ جارہا ہو۔سورہ الانعام میں ارشاد گرامی ہے قرافہ اقد کُتُشہ فَاعْدِلُوْا وَلَوْ کَانَ ذَا قُرْبِلی یہ (1536) جب کوئی بات کرو، عدل کے مطابق کروا گر چہ وہ څخص جس کے متعلق تم فیصلہ دے رہے ہو، تہمارا کوئی رشتہ دار ہی کیوں نہ ہو۔

عدل کرنے میں گواہی کا بہت بڑا کردار ہوتا ہے بلکہ عدل کا دار و مداراس کا انحصار ہی گوا ہیوں پر ہوتا ہے۔ اس بارے میں قرآن نے جواصول دیا ہے اس کی مثال دنیا کے سی عدالتی نظام میں نہیں پائی جاتی ارشادِ گرامی ہے: آیا یُکھا الَّذِيْنَ اَمَنُوْا کُوْنُوْا قَوْمِ یْنَ بِالْقِسْطِ شُقِکَا آء بلله وَلَوْ عَلَی اَنْفُسِکُمْ اَوِ الْوَالِکَ یُنِ وَالْاَقُرَبِیْنَ ، اِنْ یَکُنْ غَنِیًّا اَوْفَقِیْدًا فَاللَّه اَوُلْ بِہما یَ فَلَا تَتَبِعُوا الْقَوْی آنُ تَعْدِلُوُا ، وَانْ تَلُوَّا اَوْ تُعْدِ ضُوْا فَانَ اللَّه کَانَ بِمان کَنْ غَنِیًّا اَوْفَقِیْدًا فَاللَه اَوُلْ بِہما یَ فَلَا تَتَبِعُوا الْقَوْی آنُ تَعْدِلُوُا ، وَانْ تَلُوَّا اَوْ تُعْدِضُوا فَانَ اللَّه کَانَ بِما تَعْمَلُوُنَ خَبِیْدًا کا در تمهاری این دان الله کان یا مادان کی مخبر دار اور خدادا اسط کے گواہ بنو۔ اگر چہ تمہارے انصاف اور تمہاری گوا، کا در دہماری این ذات پر یا تمہارے والدین اور دانوان کے علمبر دار اور خدادا سط کے گواہ بنو۔ اگر چہ تمہارے انصاف اور تمہاری گوا، ی عدل سے باز نہ رہو۔ اور اگرتم نے لگی لیٹی بات کہی یا سچائی سے پہلو تہی برتی تو جان لو کہ ہو کہوا ہے مواللہ اس کا بخروں میں ہے۔ جب ایک مقد مہ میں دو پارٹیاں ہوتی ہیں اور گواہ کی این کی مول نہ پڑتی ہو۔ ایک ہو ہی خواہ میں نظر صرف خدا کی خوشنودی ہونی چا ہے قرآن نے دیا کی ایک ایں اصول دیا ہے جو دنیا کے سی عدالتی نظام میں نہیں ہے۔

قر آن کریم نے بدنی سزائیں تجویز کی ہیں۔قیدیا جرمانہ کی سزا کا اتنا اثر نہیں ہوتا جس قدر بدنی سزا کا ہوتا ہے۔ ہمارے معاشرہ میں کر پشن عام ہےاوراو پر کے طبقے میں 90 فیصدی حکام اورلیڈراس جرم میں ملوث ہیں۔ ہماراعام مشاہدہ ہے کہ قیداور جرمانے کی سزا کا ان پرکوئی اثر نہیں ہوا۔ وہ اربوں روپے کی کر پشن اب بھی کررہے ہیں۔ ان ہی لیڈروں اور وزیروں کواگر کوڑے لگتے تو ان کی ہمت مزید جرائم کرنے کی نہ ہوتی۔ اورا یک مرتبہ کوڑے کھانے کے بعد دوبارہ ارتکا ب

#### 26

ماہنامہ طل<del>و علِل)</del> جرائم نہ کرتے۔

(5) سورہ نور میں ارشادِ عالی ہے: قَالَ تَأَخُنُ كُفر بِدِبِهَا دَأَفَةٌ فِيْ حِيْنِ اللَّهِ (24:2) ترجمہ: سزا دینے میں نرمی نه برتو۔اس میں جول کے متعلق کہا گیا ہے کہ اگرکوئی جج نرم دل ہے تو اُسے سزا کے معاملہ میں نرمی نہ دکھانی چاہئے۔اس ک نزدیک تو بیہ قانون کا معاملہ ہے۔اگرتم اللّٰداور آخرت پرایمان رکھتے ہوتو بیہ جوتمہارے ذاتی جذبات ہیں وہ اس سزا میں رکاوٹ نہ بننے چاہئیں۔تم اس چیز پریقین رکھو کہ بیا حکامات خداوندی ہیں اوران کے نتائج تمہارے ساخت کر ہے تو اُسے سز خواہ اس دنیا میں اورخواہ آخرت میں۔

(6) ہمارے سیاسی لیڈر الیکشن کے زمانے میں ووٹ حاصل کرنے کے لئے جھوٹے وعدہ کرتے ہیں حالانکہ وہ خوب جانتے ہیں کہ وہ یہ وعد یورے نہیں کرسکیں گے قرآن کریم کا حکم ہے وَ اَوَ فُوُوْا بِالْعَهْمِ اَنَّ الْعَهْدَ کَانَ مَسْنُوَ لَا (17:34) این وعدوں کو پورا کرو۔ یا در کھوان وعدوں کے بارے میں تم سے خدا کے ہاں باز پر س ہوگی۔ ریاست مدینہ اللہ تعالیٰ کے Behalf پر وعد کرتی ہے اگر وہ اپنا کوئی وعدہ پورانہیں کرتی تو وہ ریاست اللہ کے ہاں جوابدہ ہے اور اس کے تمام عمال اور کارند کے اللہ کود ہوکا دے رہے ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر قرآن میں ریاست مدینہ کی طرف سے یہ وعدہ ہے وقت الدی یو زائر کر اللہ ور ڈ فُتھا (11:10) زمین پر کوئی متف سے اللہ کے سے کرزق کی ذمہ داری اللہ پر نہ ہو۔ اللہ کی یو ذمہ داریاں ریاست مدینہ پوری کرتی تھی۔ اگر اسلامی مملکت میں کوئی خص ہوکا رہے اور اس کورزق نہیں ملاتو اس کے معنی ہوں کہ اس مملکت نے اللہ کا وعدہ پورانہیں کیا اور کی تعالی کوئی خص ہوکا رہے اور اس کورزق نہیں ملاتو اس کہ معنی ہوں کہ اس مملکت نے اللہ کا وعدہ پورانہیں کیا اور اس نے اللہ کوئی خص کے مولا

(7) جھوٹے وعدوں کے علاوہ حکام میں بیر مرض بھی عام ہوتا ہے کہ وہ یہ چاہتے ہیں کہ ان کے ثنا گو، ان کی پاررٹی کے'' پیچچ' اوران کے'' کف گیر' ان کی تعریف کرتے رہیں قر آن کریم نے حکام کواس عادت سے منع فرمایا ہے اوران لوگوں کے متعلق ارشاد فرمایا: ق ٹیچ بٹو ق آن ٹیٹے کہ ٹوا ہمتا کٹھ یقف تکٹوا (1888) ترجمہ: وہ چاہتے یہ ہیں کہ لوگ ان کے ان کا موں کی بنا پران کی تعریف کریں جوکام ان حکام نے سرانجام ہی نہیں دیئے ہوں۔

(8) ہم جو پچھاحکامات تحریر کرتے چلے آرہے ہیں بیسب ریاست مدینہ کے حکام اوراس ریاست کے کارندوں کے متعلق ہیں۔ان احکام میں ایک حکم بیجی ہے:وَلَا تَأَكُلُوَّا اَمُوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِوَتُنْلُوُا بِهَآ إِلَى الْحُحَّامِ لِتَاكُلُوُا فَرِيْقَاقِتِنْ اَمُوَالِ النَّایس بِالْاِثْمِهِ وَاَنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ ﴿ 188:2) ترجمہ: اورتم لوگ نة تو آپس میں ایک دوسرے کا مال ناجائز طریقہ پرکھا وُاور نہ جا کموں کے آگان کو اس غرض سے پیش کرو کہ وہ تہیں دوسروں کے مال کا کو کی حصہ قصد اُظالمانہ طریق سے کھانے کا موقع دیں۔

#### 27

ما بنامه طلو <u>کار</u>

فرمایا باطل طریقے سے دوسروں کا مال نہ کھاؤ ۔ باطل اس طریقہ کو کہتے ہیں جو عدل وانصاف، معروف اور سچائی کے خلاف ہو۔ اس کے تحت جھوٹ، خیانت، رشوت، سود، سٹہ، جُوا، چوری اور معاملات کی وہ ساری قشمیں آ جاتی ہیں جوقر آ نِ کریم اور ریاستِ مدینہ کے قوانین کے خلاف ہو۔ فرمایا کہ دوسروں کا مال ہڑپ کرنے کے لئے اپنے مال کو حکام رسی کا ذریعہ نہ بناؤ ۔ اس لئے کہ رشوت صرف حصولِ مال کا ذریعہ نہیں ہے بلکہ پیرا ڈیر، یعنی گناہ، حق تلفی، غصبِ حقوق کا راستہ اور اس کا ذریعہ ذریعہ ہے قائشہ تعلق ہونی سال کا دریعہ نہیں ہے بلکہ پیرا ڈیر، یعنی گناہ، حق تلفی، غصبِ حقوق کا راستہ اور اس کا دریعہ ہے قائشہ تعلق ہونی سلم رہا ہے ۔ عقل کے ز دیلے بھی اس کا گناہ اور حق تلفی ہونا تھیں معلوم ہے۔ تمام دنیا کے معروف مذہب میں اس

(9) سیکولر حکومتوں میں مستغیث مجرم کے خلاف مدعی ہوتا ہے اور اسی شخص کے خلاف عدالت میں مقد مہدائر کرتا ہے۔ ریاست مدینہ کی یہ منفر دخصوصیت ہے کہ اس ریاست میں مستغیث ریاست کے خلاف مدعی ہوتا ہے کیونکہ ریاست مدینہ نے اس سے دعدہ کیا ہوا ہے کہ دہ اس کی ہر متاع کی حفاظت کی ذمہ دار ہے۔ اگر اس متاع پر کسی نے ہاتھ ڈالا ہے تو اس کا مطلب ہیہ ہے کہ ریاست مدینہ نے اس کے ساتھ برعہد کی دو بے دفائی کی ہے۔ ریاست کا فرض ہے کہ دہ مدعی کے نقصان کو پورا کرے۔ اگر کسی کے ہاں چوری ہوئی اور وہ چور مل گیا اور عدالت نے اس کو چند سال کی قید کی سز ا دے دی تو اس سے مستغیث کا نقصان پورانہیں ہوگا۔ ریاست مدینہ کی ہی منفر دخصوصیت ہے کہ اگر چور سے مدعی کا سامان برآ مدنہیں ہوتا تو ریاست اپنے پاس سے اس مدعی کا مال مہیا کر کے اس کا نقصان پور اکر ہے گی۔ جمہوریت میں ریاست عوام کو جوابدہ ہوتی تو

جس طرح ہم دیکھتے ہیں کہ زہر کھانے والا پخص مرجا تا ہے اور ہمیں یقین ہے کہ زہر مہلک ہے۔اسی طرح اگر ہمیں یقین ہوجائے کہ جرم کرنے سے، مثلاً حرام کا مال کھانے سے ہماری نفس پر بہت بُراانژ پڑتا ہے،تو کوئی شخص حرام مال نہیں کھائے گا اور کوئی جرم نہیں کرے گا۔اس طرح جرائم کا انسداد خود بخو دہوجا تا ہے۔ریاست مدینہ میں جو چند جرائم ہوتے بھی ہیں وہ صرف اس لئے ہوتے ہیں کہ جرم کے اثر ات کا یقین نہیں ہوتا۔سیکولر حکومتوں میں چونکہ نفس اور اس پر اثر ات مرتب ہونے ک

# ماہنامہ طلو کے لڑا کی معرف میں جرائم کا انسداد نہیں ہوتا۔ خصوصاً جولوگ بااثر ہوتے ہیں اور جن پر قانون کی گرفت

تصوری بیل ہوتا ال بیےان طومتوں یں برام کا اسداد بیل ہوتا۔ مصوصا جولوک با اثر ہونے ہیں اور بن پر قالون ی کرفت نہیں ہوتی وہ جرائم کےار تکاب سےاجتناب نہیں کرتے۔ (11) ریاستِ مدینہ میں چونکہ قرآنِ کریم کےاحکامات جاری ہوتے ہیں اس لئےقر آن کے فلسفہ نجزاء دسز اکو ہمیشہ پیش نظر رکھنا ضروری ہے۔

(12) رياست مدينه کا مرکزی نقط اوراس کا محورا پخشہريوں کی جسمانی پرورش اورانسانی صلاحيتوں کی نشوونما اوران کی برومندی ہے۔ اس رياست کا فرض ہے کہ وہ ايسا انتظام کر ہے جس سے رياست کے تمام افراد کی بنيادی ضروريات بھی پوری ہوتی جا عيں، اورانسانی صلاحيتيں بھی پيدا ہوتی چلی جا عيں۔ '' ربو بيت'' کرنا اللہ تعالی کی ايک صفت عالی ہے۔ آگت پُل پوری ہوتی جا عيں، اورانسانی صلاحيتيں بھی پيدا ہوتی چلی جا عيں۔ '' ربو بيت'' کرنا اللہ تعالی کی ايک صفت عالی ہے۔ آگت پُل موسکتا ہے اس ليکن اورانسانی صلاحيتيں بھی پيدا ہوتی چلی جا عيں۔ '' ربو بيت'' کرنا اللہ تعالی کی ايک صفت عالی ہے۔ آگت پُل اور ان ليک کی ان اور انسانی صلاحيتيں بھی پيدا ہوتی چلی جا عيں۔ '' ربو بيت'' کرنا اللہ تعالی کی ايک صفت عالی ہے۔ اللہ وتی جا کيں، اور انسانی صلاحيتيں بھی پيدا ہوتی چلی جا عيں۔ '' ربو بيت'' کرنا اللہ تعالی کی ايک صفت عالی ہے۔ اللہ وتی آل حکم ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہے۔ خدا کی اس صفت ربو بيت پر صرف رياستِ مدينہ ميں، پی ممل ہوسکتا ہے اس ليک کہ اس بارے ميں جوذ مہ دارياں اللہ تعالی نے اپنے او پر لی ہيں ان کی ادائيگی رياست مدينہ کی معرفت اور اس کے ذريعے سے ہوتی ہے ربو بيت کے اس وعدے کو اللہ تعالی نے واشکاف انداز سے فرمايا: وقدا چاتي پر نہ ميں ان کی ادائيگی رياست مدينہ کی معرفت اور اس کے ذريعے سے ہوتی ہے ربو بيت کے اس وعدے کو اللہ تعالی نے واشکاف انداز سے فرمايا: وقدا چاتي پر نہ ہو۔ نيز ارشادِ عالی ہے نم تحنی نہ کی کھی میں میں کی رزق کی ذمہ داری اللہ تعالی کی دات پر نہ مہم ہیں بھی رزق د ہے ہیں اور رہی کی نور میں میں کہی رہ میں اور کی ہو ہوں کی دان پر نہ ہو۔

اس میاس میں ہر شخص اپنی کمائی میں سے صرف اپنی ضرورت کے مطابق لیتا ہے اور باقی سب دوسروں پر خریج کردیتا ہے۔ ارشادِ عالی ہے: وَیَسْتَلُوْ نَكَ مَاذَا يُنْفِقُوْنَ \* قُلِ الْحَفُوَ \* (2:21) اے رسول تجھ سے پوچھتے ہیں کہ ہم دوسروں کی ضروریات کے لئے کیادیں۔ ان سے کہہ دوجو کچھتمہارے پاس تمہاری ضرورت سے زیادہ ہے وہ سب دوسروں کودے دو۔رسول اللہ مَنْظَيْم کو سیتکم تھا کہ: خُذِيا الْحَفُوَ (7:199)، ریاست کے شہریوں کے پاس جو کچھ بھی ضرورت سے

| نومبر 2018ء                               | 29                                                                        | ما ہنا مہ ط <del>لو ک</del> ے ل                                 |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
|                                           | سسٹم پر مملکت کے ذریعے ہی عمل کیا جا سکتا ہے اور                          |                                                                 |
| را ل یک جریوں کا چک محادث ک               |                                                                           |                                                                 |
|                                           | یہ لیتے ہیں۔اس بات میں ان پر کوئی جبر نہیں ہوتا۔<br>میں میں سینزار جہ ہیں |                                                                 |
|                                           | ی میں صد رمملکت کواشتنی (Immensity) حا <sup>ص</sup><br>روپ                | 1 * .                                                           |
|                                           | تطی یا کوئی جرم <i>مر</i> ز دہوجا تا ہے تو اس کے دورانِ ص                 |                                                                 |
| ضور مَنْاتِيْةٍ شخص- آپ اس مملکت کی       | لامی مملکت قائم فرمائی۔ اس مملکت کے صدر خود <sup>ح</sup>                  | مدينه منورہ ميں حضور مَثَاثِيَةٍ نے اس                          |
| تا ہے ارشاد عالی ہے: إِذًا لَآ خَفْنَكَ   | کریم حضور مکافیظ کی ذمہ داریوں کے متعلق کیا کہ                            | انفراديت ملاحظه فرمائيس كه قرآن                                 |
| ی تو ہمتم کوزندگی اورموت دونوں میں        | (17:75)اگرتم سے چھوٹی سی لغزش بھی سرز دہوگۂ                               | ضِعْفَ الْحَيْوِةِ وَضِعْفَ الْهَهَاتِ                          |
| ءاعتبار کے تھی۔                           | ب کی دھمکی رسول اللہ مُلَالیٰ کِم کے در جے اور مرتبہ کے                   | د گناعذاب چکھا ئىي گے بیدد گنے عذا                              |
|                                           | امشکل ہے۔                                                                 | جن کےرتبے ہیں سواان کوسو                                        |
| یگ _                                      | یاں زیادہ،اتی اعتبار سے ان کی گرفت بھی زیادہ ہو                           |                                                                 |
|                                           | لوجواشتنی حاصل ہوتی ہے وہ قرآن کے سخت خلاف                                | ہمارے ملک میں صد رِمملکت                                        |
| می دو ہری <i>سز</i> ادی جاتی ہےارشادِعالی | سے صد رِمملکت کی بیوی The First Lady کو                                   | اسی طرح قر آن کریم کی رُو۔                                      |
| فَيْنِ الله (33:30) ترجمہ: اے نبی         | نَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُّضْعَفُ لَهَا الْعَذَابُ ضِعُ              | ~<br>ڀ <i>ڍ</i> نِسَآءالنَّبِي <sub>َ</sub> مَنۡ ؾَّأۡتِمِنۡكُر |
|                                           | کا کام کرےگی اس کودوہراعذاب دیا جائے گا چونکہ                             |                                                                 |
| // ++,                                    | رز د ہوئی تو یا در کھئے کہ عام عورتوں کو جوسز ا دی جاتی                   |                                                                 |
| ) میں آ کران کوفر ماتے تھے کہ میں کل      | ) کوئی قانون جاری کرتے ٹھےتو پہلےاپنے گھروالول                            | گ۔جبحفرت عمرا پنی مملکت میں                                     |
|                                           | ی اس پرعمل شروع کردو کیونکه تم عام عورتوں جیسی عو                         |                                                                 |
|                                           |                                                                           | عورتوں سے بہت زیادہ ہیں۔                                        |
| امتشكا في به ليكن الممكن نهيس             | س بذ فليوريه جزمة جليسي به البه موقفي السريجا مواكم كه ا                  |                                                                 |

ریاست مدینہ جیسی ریاست اس زمین پر جنت جیسی ریاست تھی۔اس کا قائم کرنامشکل بیشک ہے۔لیکن ناممکن نہیں۔ جب تک آپ اس کی اطاعت کوعبادت خداوندی قرار نہیں دیں گے،اور پر سنش کی رسوم کوتر ک نہیں کریں گے،اس وقت تک میر یاست قائم نہیں ہو کتی۔مسلمان اور خصوصاً ہماری پیشوائیت پر سنش کی رسوم کوتر ک کرنے کے لئے بالکل تیار نہیں ہیں۔ اس لئے بطاہراس ریاست کا قائم ہونامشکل معلوم ہوتا ہے۔

ہمارى عمران خان صاحب سے بھى درخواست ہے كەصد رمىكت كوجور عايات ملى بيں ان كوبھى اس دستور سے نكال ديں۔ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَمَهْدِيةَ هُمْ سُبُلَنَا وَ (29:69) جولوگ ہمارى راہ ميں كوششيں كرتے رہيں گے ہم بھى ان كے ليے راستے ھولتے چلے جائيں گے۔ كيونكہ وَلَيَنْصُرُقَ اللَّهُ مَنْ يَنْتَصُرُ خُولَ اللَّهُ لَقَوِي عَذِيزُ (29:40) جواللّه كى مدد كرتا ہے اللہ اس كى مدد كرتا ہے۔ اللہ كى مدد كيا ہے، اللہ كے دين كى مدد ہى اللہ كى مدد ہوتى ہے، بينك اللہ زخوں ہے، بي

نومبر 2018ء 30 وْالْعُرْبْعَا الْحَنَّ اللَّهُ الْحَنَّ اللَّهُ الْحَجْ الْتَحِبُيمِ (قَسْطَهُ 12)



قر آن ہے ہمیں آ زادیِ اختیار وارادہ کے حق میں اور جبریت کے خلاف، دونوں نظریات کے متعلق قر آن کے نظریہ مشیت سے راہنمائی ملتی ہے۔ قرآن سے نظریہ جریت کے حق میں اُس کا نظریہ مشیت مذہبی حلقوں کی طرف سے پیش کیا جاتا ہے،جس کوابھی ہم نے واضح کرتے ہوئے اُس کی تر دیدبھی کی ہے۔اب ہم یہاں مقالہ میں پہلے قر آن سے نظریہ مشیتِ الہمی سے نظرید جبریت کی تر دیدادراس کے آزادی اختیار دارادہ کے نظر بید کومزید داضح کرنے کی کوشش کریں گے۔ مسّله جبر وقدر كاحل قرآن كى مشيت اللدكى اصطلاح كى وضاحت مين: مشیت کے عربی زبان میں مادہ (Root) ہے''ش ی اُ''۔ ہمارے ہاں عام طور پراس کا تر جمہ'' چاہنا'' یعنی ارادہ کرنا کیا جاتا ہے، جو کہ مشیت کا ایک غیر واضح مفہوم ہے۔جس سے مسئلہ نقد پر بہت سی غلط فہمیوں کا موجب بن گیا ہے۔ارادہ تو فقط کسی بات کے چاہنے کو کہتے ہیں اور جب اس ارادہ کے مطابق وہ بات وجود میں آ جائے تو اسے مشیت کہا جا تا ہے۔اس لیے شکی سی ارادہ کی وجود پذیر شکل کا نام ہے۔ مشیت جب اللہ سے منسوب کی جائے تو قرآن میں اِس کی وضاحت میں ہم دیکھتے ہیں کہ خدائے خلیقی پر وگرام کے دو حصے ہیں۔ 1\_ایک عالم امر/مشیت 2\_اوردوسراعالم خلق\_ عالمِ خلق میں ہمارا مشاہدہ ہے کہ اس دنیا کی ہر شے علت ومعلول (cause and effect) کے سلسلہ میں جکڑی ہونی ہے۔ د نیامیں ہڑمل کاایک نتیجہ ہوتا ہے۔کوئی چربھی یہاں اتفاقیہ نہیں ہوتی۔اگر آپ کوکوئی سبب معلوم نہیں تو یوں کہیں کہ میں اس کا سبب معلوم نہیں کر سکا۔خدانے طبیعی واخلاقی قوانین بنائے اور بنانے کے بعد وہ خود بھی ان کے اندر مداخلت نہیں کرتا، اس لئے بیقوانین غیرمة بدّ ل کہلاتے ہیں جواپنے نتیج کے اعتبار سے بھی اٹل ہیں۔خدانے خود کہا ہے کہ طبیعی کا ئنات میں سبب

| نومبر 2018ء                              | 31                                                                                                   | ما ہنامہ طل <del>و ک</del> ل       |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| م ابھی اس کے سبب کی تحقیق                | وسکتا۔جس چیز کاسبب معلوم نہ ہو سکے اس کو معجزہ سمجھنے کی بجائے کہنا چاہیئے کہ ہم                     | کے بغیر چھ بھی نہیں <sup>پ</sup> ر |
| ہیں ہوتا۔                                | م چانس یاا تفاقیہ کہتے ہیں وہ اُس لئے چانس ہوتا ہے کہ ہمیں اس کا سبب معلوم <sup>ن</sup>              | نہیں کر سکے۔جسے ہم                 |
|                                          | ں البتہ ایک چیز ایسی ہے جسے ہم Cause and Effect (سبب اور علّ                                         | 1                                  |
| ب میں نہیں آتی ، ہم کا ئنات              | پہل،خدا کا اس کا ئنات کوعدم سے وجود میں لانا۔ یہ چیز ہمارے کا ئناتی اسبا۔                            | کتے،اوروہ ہے پہلے                  |
|                                          | نہیں کر سکتے۔ آغاز کا ئنات کے لئے خدانے کہا کہاس کوہم بغیر سبب use                                   |                                    |
|                                          | جود میں لے آئے ہیں <sup>ا</sup> لیکن جب ہم اس کا ئنات کو دجود میں لے آئے ہیں <sup>:</sup>            |                                    |
| • •                                      | Cau ( سبب ) ہوگا اور وہ خدا کا مقرر کردہ ہے،جس میں نہ کوئی تبدیلی کر سکتہ                            | 1                                  |
| ,                                        | کا ئنات کوعدم سے وجود میں لے آناانسانوں کے لئے خدا کامعجز ہ ہے جس کی ا<br>ب                          |                                    |
| /                                        | ۔اگرکوئی پو چھے کہ خدانے اس سلسلہ کا ئنات کو کیوں اور <sup>م</sup> س طرح بنایا تواس کا               | •                                  |
|                                          | ، اینی مرضی سے جس طرح چاہا بنا دیا۔ اس مقام پر مشیت ِ خداوندی ، ہمارے<br>سبب                         |                                    |
| ں ہوتا ہے، <sup>عل</sup> م نہیں دیا گیا۔ | ں پابندیوں میں <i>جکڑ</i> ی ہوئی نہیں ہوتی حتیٰ کہ <sup>ک</sup> سی کوبھی جس میں رسول بھی شا <b>ل</b> |                                    |
|                                          | ى الْاَمُوِشَىْءٌ (3:127)                                                                            |                                    |
|                                          | ) تیرے( پاکسی اور کا )اس عالم امر کے قانون میں کوئی اختیار نہیں۔<br>بہ جب ب                          |                                    |
| •                                        | مرہے جہاں ہر شےاس کی سکیم کے مطابق وجود <b>می</b> ں آتی ہے یعنی اس کی تخلیق کا<br>س                  |                                    |
| مطلاحات تراكيب استعال                    | یں۔عالم امرمیں قانون مشیت کی وضاحت میں قر آن کریم نے درج ذیل اص<br>ب                                 |                                    |
|                                          | ئېرىيەد <b>قىدرىيەدونو</b> ل اپن <i>ى نظرىيە ك</i> ەخق م <u>ى</u> ں پې <u>ش</u> كرتے ہيں۔            |                                    |
|                                          |                                                                                                      | 1-وَلُوْشَاء                       |
|                                          |                                                                                                      | 2_ماشاء                            |
|                                          | بشاءيا يحكم مايرين                                                                                   |                                    |
|                                          |                                                                                                      | 4_انشاءاا                          |
|                                          |                                                                                                      | 5_من يَّشا                         |
|                                          | مُؤْنَ إِلَّا أَنْ يَّشَآً اللهُ                                                                     | -                                  |
| یں کردہ مفہوم کی روشنی میں               | ) کے مؤقف کا زیرِ بحث قرآنی اصطلاحی ترا کیب کا اُن ہی کی طرف سے پیش                                  |                                    |
|                                          |                                                                                                      | تنقیدی جائزہ پیش کر<br>یہ          |
|                                          | ىلەكامقىرەم                                                                                          | 1.وَلَوْشَاءا                      |

#### 32

ما بنامه طلو <u>بال</u> وَلَوْشَاءاللهُمَاآشَرَكُوا (6:107) · · اوراگراللد چاہتا تولوگ شرک نہ کرتے · اس کااو پرجواسلاف کی طرف سے ترجمہ کیا جاتا ہے، وہ قدر یہ کے نز دیکے قرآن کی مجموعی تعلیم کے منافی ہونے کی وجہ ے صحیح نہیں ہے، بلکہ اس کا صحیح ترجمہ یوں کرنا چاہیے کہ · 'اگراللداس قشم کا قانون مشیت مقرر کردیتا، تولوگ شرک نه کرتے · ' مثلاً اگرکہا جائے کہ نمک نمکیں کیوں ہےتو اس کا جواب یہ ہوگا کہ خدا کا قانون مشیت ہے ہے کہ نمک نمکین ہو۔اگراس کا قانون مشیت بیہ ہوتا کہ نمک میٹھا ہو، تونمک میٹھا ہوجا تا۔ اگر بیہ پوچھا جائے کہ ' اگرخدا جاہے تواب بھی نمک میٹھا ہوسکتا ہے یانہیں'' تواس کے جواب میں بیرکہا جائے گا کہ' اگروہ جاہےتوا پیابھی ہوسکتا ہے،لیکن وہ ایسا جاہے گانہیں'' کیونکہ اس نے قوانین مشیت مقرر کردینے کے بعد خود ہی کہہدیا ہے کہ وہ ان قوانین میں تبدیلی نہیں کرےگا۔ اس تر کیب (لوشاء) میں ( عربی زبان کی رو سے ) لوکے معنی پیر ہیں کہ اب سے بات کبھی نہیں ہوگی ۔سیوطی نے اتقان میں کہا ہے کہ:''ابن ابی حاتم نے ضحاک کے طریق پر ابن عباس سے روایت کی ہے انھوں نے کہا ہے کہ قرآن شریف میں جس جگہ بھی''او'' آیا ہے،اس کے علیٰ ہیں کہ بیہ بات بھی نہیں ہوگی۔(انقان حصہادل۔ چالیسویں نوع)''۔ قرآن كريم نوتو فداءالله كى تركيب سدر يزديل آيت - بحى دونون جريداور قدريك موقف كى وضاحت كى بى ك، وَقَالَ الَّذِينَ آشَرَكُوْا لَوْ شَاء اللهُ مَا عَبَدُنَا مِنْ دُوْنِه مِنْ شَيْءٍ نَّحْنُ وَلَا ابَأَوُنَا وَل حَرَّمنا مِنْ دُوْنِه مِنْ شَىٰءٍ \* كَذٰلِكَ فَعَلَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ \* فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلْخُ الْمُبِينُ (16:35) اورجن لوگول نے خدا کے اقتدار داختیار میں دوسروں کوبھی شریک کیا، وہ کہتے ہیں کہ''اگرخدا چاہتا تو ہم اور ہمارے آباءواجداد،خداکےسواکسی اور کی پرستش نہ کرتے ،اور نہ ہی اُس کے حکم کے بغیر ہم کسی چیز کو ترام قرار دیتے''۔ان سے پہلے لوگوں نے بھی اسی قشم کی روش اختیار کررکھی تھی ۔ (صحیح راہ پر چلا نارسولوں کی ذمتہ داری نہیں تھی ) رسولوں پر توصرف اتن ذمتہ داری تھی کہ جو دحی انہیں دی جائے ،اسے واضح طور پرلوگوں کو پہنچا دیں۔ لہٰذانظر بیجبریت کے فق میں درج بالا آیت میں بھی وَلُوْ شَاءللّٰد کا مطلب میں لَوُ کے اضافہ۔ کے ساتھ ' اللّٰہ چاہتا'' نکالنا صحیح نہیں ہے۔اس تر کیب کےعلاوہ مشیت کے قرآنی تصور'' ماشاءاللہ'' کی تر کیب استعال کر کے بھی وضاحت کی گئی ہے۔ 2\_ماشاءللدكامفهوم:

ہمارے ہاں اس کا عام طور پرتر جمہ کیا جاتا ہے''جواللہ چاہے گا''اوراس سے نظریہ جبریت حق میں مرادیہ لی جاتی ہے کہ ہم جوجی میں آئے کرلیں ، ہوگا وہی جوخدا چاہے گا۔

#### 33

ما بنامه طلو <u>کار</u> قرآن کریم میں بعض مقامات پرالاُمَا شَاءالله ٱتاہے۔ سَنُقُرِئُكَفَلَاتَنْسَى ﴿ إِلَّا مَاشَاءَاللهُ (7-87:6) '' اے رسول! ہم نے تجھے قر آن کواس انداز سے دیا ہے کہ تواس میں سے کچھ بھی بھول نہیں سکتا''۔اس کے بعد ہے الا

ما شاءاللد۔اس کے نظریہ جبر کے مفہوم پر مبنی بیہ عنی نہیں کہ تُواس میں صرف اتنا بھلا سکتا ہے، جتنا خدا چاہے۔اس سے زیادہ نہیں بھلاسکتا۔

مفتی محمد عبرہ نے اپنی تفسیر میں وضاحت کی ہے کہ'اسہ تدنیاء بالہ شدیت '' قرآن میں آئے تو ہر جگہ ثبوت اوراستمرار کے لیے آتا ہے۔ یہاں اس کا مطلب بیہ ہوگا کہ جو کچھ کہا گیا ہے اس کےخلاف نہیں ہوگا یعنی خدا کی طرف سے حضورکوجو دحی عطا ہوئی تھی اس کا ایک حرف بھی بھلا یانہیں جا سکتا۔اس مقام پر الا کہنے سے بیمقصود ہوتا ہے کہ ان امور کا ثابت اور دائم رہنا خدا کی مشیت کی رو سے ہے۔اگراس کی مشیت اس کےخلاف ہوتی تو وہ اُنھیں ویساہی بنادیتا۔اس آیت سے یہ بتلا نابھی مقصود ہے کہ اللّٰداپنے قانون مشیت میں تبدیلی نہیں کرتا۔ 3\_يفعلمايشاءيايحكمرمايريدكامفهوم اس عنوان کی تراکیب کا ترجمہ یوں ہے کہ: ''وہ جو چاہتا ہے کرتا ہے' یا''وہ جوارادہ کرتا ہے اس کے مطابق فیصلہ کرتا ہے۔'' اس کو پنجھنے کے لیے ہم نے اسی قانون مشیت کے عنوان میں وضاحت کی ہے کہ خدا کے خلیقی مراحل کے دو پروگرا م ہیں۔مرحلہاول،عالم امرکاہےجس میں''خدا''اشیاءکوعدم سے وجود میں لا تااوران کے حفظ وبقاء،نشووار نقاءاورمحووثبات کے لیے قوانین (قدر) مقرر کرتا ہے۔اس مرحلہ میں اس کی قدرت مطلقہ اس طرح کا رفر ما ہوتی ہے کہ وہ جس طرح چاہتا ہے کرتا ہے۔اس کے لیے نہ پہلے سے کوئی قاعدہ اور قانون مقرر ہوتا ہے، نہ کوئی حدود و قیود عائد ۔ یہاں یَخْلُقُ مَا يَشَاءُ (42:49) کے معنی میں''وہ جو جی میں آئے پیدا کرتا ہے''۔ یا پھرانؓ اللهٔ یَفْعُکُ مَا یُرِیْدُ(14:29) ''جو پچھاس کے ارادے میں ہوتا، وہ ویسے ہی کرتا ہے۔'' ہیسب تراجم اور مفہوم جبریت کی طرف اشارہ کررہے ہیں اور صحیح ہیں لیکن بیاس کے عالم امر سے متعلق ہیں جس کے متعلق كها: لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ (21:23)

اس سے کوئی نہیں یو چر سکتا جواس نے کیا ہے،اور سب سے یو چھا جا سکتا ہے۔ 4\_انشاءاللدكامفهوم:

ہمارے ہاں اس کے معنی نظریہ جبریت کے حق میں کیے جاتے ہیں'' اگراللدنے چاہا تو''۔ میمعنی کثرت استعال سے گو یا ہمارا تکیہ کلام بن گئے ہیں، یہاں ان شاءاللہ میں''شاء'' کامفہوم ہم مشیت کے تحت ہم پہلے ہی د کیھ چکے ہیں کہ اِس

| نومبر 2018ء |
|-------------|
|-------------|

#### 34

ماہنامہ **طلوعیا**ل

سے مراد خدا کا قانون مشیت ہوتا ہے۔ باقی رہا حرف' اِن' تواس کے معنی عام طور پر' اگر' کیے جاتے ہیں، لیکن عربی گرام کی رو سے کہا جائے گا کہ بیسب بیان کرنے کے لیے بھی آتا ہے، یعنی جس مفہوم کے لیے ہم اردوزبان میں' چونکہ' استعال کرتے ہیں ۔عربی زبان میں ان معانی کے لیے' اِن' بھی آتا ہے۔اس کی کئی مثالیں سیوطی نے اتقان میں بیان ک ہیں۔لہذاانشاءاللہ کامفہوم یوں ہوگا:

''جو پچھ میں کررہا، ہوں چونکہ بیخدا کے قانون مشیت کے مطابق ہےاس لیےاس کا نتیجہ ایسا مرتب ہو کررہے گا یابالفاظ دیگر جو پچھ میں کررہا، ہوں تو بیہ پنہیں سکتا کہاس کا نتیجہ ایسانہ نکلے۔لہٰذا ایسا ہو کررہے گا۔ 5۔ من ییؓ شا<sup>ع</sup> کا مفہوم :

> ان كاتر جمد بحق نظريد جريت يول كياجاتا ب كدج جاب جيس قر آن كريم كاار شاد ب كه: يُضِلُّ مَنْ يَّشَاءُو يَهْدِي مَنْ يَّشَاءُ و (16:93)

> > ''وہ جسے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے جسے چاہتا ہے گمراہ کردیتا ہے۔''

اگراس قشم کی آیات کے یہی معنی لیے جائیں جوان کے عام تر جموں کی رو سے متعین ہوتے ہیں تو بیانہی مضامین سے متعلق قر آن کریم کی بے شارآیات کے خلاف جاتی ہیں ۔مثلاً ہدایت کی درج بالا آیت کے بالمقابل قران ہدایت وضلالت کے متعلق وضاحت کرتا ہے۔

وَقُلِ الْحَقَّ مِنْ رَبِّكُمُ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنُ وَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرُ ( 18:29)

''ان سے کہہ دو کہ چن خدا کی طرف سے آگیا ہے اب جس کا جی چاہے اسے قبول کرلے ۔جس کا جی چاہے اس سے انکارکردے۔''

عربی زبان کے قاعد بے کی رو سے 'نمن یَّشَاء '' کے دومعنی ہو سکتے ہیں۔ایک میہ کہ' جیسی اللہ چاہے' اور دوسرا میہ کہ''جو محض ایسا چاہے''جیسے ہدایت وضلالت کے متعلق درج بالا آیت کے ایک معنی میہ ہو سکتے ہیں جیسا کہ مروجہ تراجم کی مدد سے کیے گئے ہیں کہ''اللہ جسے چاہتا ہے ہدایت دے دیتا ہے، اور جسے چاہتا ہے گمراہ کر دیتا ہے''۔اس کے دوسر ے معنی قرآن کی دیگر آیات کی مطابقت میں میچی ہو سکتے ہیں کہ جو شخص ہدایت لینا چاہے، اسے ہدایت مل جاتی ہے اور جو گراہ رہنا چاہے، وہ گمراہ رہتا ہے۔

اب سوال بیہ ہے کہان دونوں معانی میں ترجیح کن معانی کودی جائے گی۔ ہمار فی مقر آن کے اصولوں کی مدد سے اس کا جواب آسان ہے۔ان آیات کا وہ مفہو صحیح ہوگا جوقر آن کریم کی دیگر آیات اور اس کی کھلی تعلیم کے مطابق ہو۔قر آن کریم کی کلی تعلیم کا محور، قانون مکافات عمل ہے یعنی انسان کو اس کے اعمال کا نتیجہ ملتا ہے۔لہذا ان جیسی آیات کا وہی مفہوم قر آنی تعلیم کے مطابق ہوگا جس میں 'مین یُتیناَءِ'' کا فاعل انسان کو تصور کیا جائے۔

#### 35

ہنامہ **طلق کیا ل** بعض آيات ميں مَنْ يَشَاءُ 'جيسے ہم چاہيں' يامن اشاءُ' جسے ميں چاہول' کے الفاظ آتے ہيں لہٰذاان آيات ميں فاعل تو بہر حال اللہ ہی ہوسکتا ہے ۔جبیہا کہ ہم وضاحت کر چکے ہیں کہ' خدا کے چاہنے'' سے مراد ہے' خدا کے قانون مشیت کے مطابق' اس سے اس آیت کامفہوم واضح ہوجا تا ہے اور اس مطلب کی تائید قر آن کریم سے بھی تصریف آیات کی روشن میں ہوجاتی ہے۔ نَرْفَعُ دَرَجْتٍ مَنْ نَشَاء د (6:83) <sup>••</sup> ہم اپنے قانون مشیت کے مطابق درجات بلند کرتے ہیں۔'' اس قانون مشیت کی وضاحت قر آن کی روسے بیرہے کہ: وَلِكُلِّ دَرَجْتٌ مِتَحَاعَمِلُوا ، (46:19) ''ہرایک کے درجات اس کے اعمال کے مطابق متعین ہوتے ہیں۔'' 6\_وَمَاتَشَاءُونَ إِلَّا آنَ يَشَاءالله (76:30) · 'اورتم وہی چاہوجواللہ چاہتا ہے'۔ اس آیت کا نظریہ جبریت کی تائید میں ترجمہ عام طور پر یہ کیا جاتا ہے اور تم نہیں چا ہو گے مگر جو جاہے اللہ اس آیت کے مفہوم میں لغوی بحث کرتے ہوئے وضاحت کی جاتی ہے کہ' تَمَا قَتَشَا اُوْقَنَ ''فَعَلَ نَفْی مضارع ہےجس کے عام معنی ہیں۔''تم نہیں چاہتے''لیکن عربی گرائمر کی رو سے اس کے معنی فعل نہی (مت کرو) کے بھی ہوتے ہیں یعنی' 'تم مت چاہو'' گرائمر کی اصطلاح میں اسے کہتے ہیں خبر کا''انشا'' کے معنوں میں استعال ہونا۔ اِسے مختصر المعانی کے صفحہ 232 پر واضح کیا گیا ہے کہ بھی تبھی خبر انشاء کی جگہ بھی مستعمل ہوجاتی ہے۔ ز مخشر می کی تفسیر کشاف نے اس لغوی نکتہ کی وضاحت سورہ بقر ہ کی آیت 283:2 کے حوالے سے کی ہے جس میں کہا گیا ہے کیہ: كَرِ تَعْبُلُونَ إِلَّا اللهَ ٥ تم عبادت نه کرد ماسوائے اللہ کی:

ز مخشری نے لکھا ہے کہ لا تعبد ونَ نفی مضارع ہے کم کین اس کے معنی خل نہی کے ہیں۔ اس نے اس کی وضاحت کی ہے کہ اس آیت میں اخبار فی معنی انہی ہے۔ یعنی خبر، نہی کے معنوں میں ہے۔ اس کی مزید وضاحت میں کہ' وکھو کہ بلغ من صریع الُاصِر وَالنہی'' یعنی بیانداز امرونہی کےصغیوں کے ذریعہ صاف حکم دینے یامنع کرنے کے مقابلہ میں زیادہ بلیخ ہوتا ہے۔قر آن کریم میں اس انداز بیان کی اور مثالیں بھی ہیں۔جس کی ایک مثال یوں ہے۔ وَمَا تُنفِقُونَ إِلَّا ابْتِغَاءَوَجُوالله (2:272)

#### 36

''تم مت خرچ کرو بجز خدا کی خوشنودی کے۔'' یعنی یہاں مضارع نے نہی کے معنی دیئے ہیں۔

ما بنامه ط<del>لو کا</del>ل

آیت مذکور عنوان کا اگر عام ترجمہ یہ کیا جائے'' اور تم نہیں چاہتے مگر وہ جو چاہے اللہ'' تو یہ نظریہ جبریت کے حق میں قرآن کی دوسری آیت کی نقیض ہوجاتی ہے۔ جہاں انسان کو اختیار دیا گیا ہے کہ وہ چاہتے ایلہ'' تو یہ نظریہ جبریت کے حق میں کرے۔لہذا ان تصریحات کی روشن میں زیر عنوان آیت کے معنی واضح ہوجاتے ہیں کہ ہم نے تمہیں اس کا اختیار دے رکھا ہے کہ تم جیسا جی چاہتے کرو۔لیکن تمہیں چاہیے کہ اپنے اختیار وارادہ کو ہماری مشیت سے ہم آ ہنگ رکھو۔ یعنی تم وہ ہی چاہو، جو ہم چاہتے ہیں۔

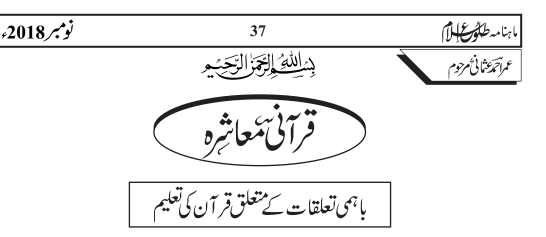
اس ساری بحث سے ہم میہ نیچہ نکالنے میں حق بجانب ہیں کہ اصلی محرک عالمِ خواہش ہے جو صدر اِفعال کا باعث بن کر ارادوں کو بناتی بھی ہے اور بگاڑتی بھی۔لہذا قرآن مومین کو یہی ہدایت دیتا ہے کہ اگر وہ اینی خواہشات اورارادوں کو دی خداوندی کی روشنی میں اپنی بصیرت سے خدا کی مشیت سے ہم آہنگ کرنے میں کا میاب ہوجا ئیں تو اس ارض (دنیا) میں ارتقاء کی انتہاء کے مقام نفسِ مطملنہ کو حاصل کرنے میں کا میاب ہوجا تیں گے۔اس کے برعکس حالت میں وہ انسان کے مقام سے بھی گر کرنفس لوامہ کے حیوانی مقام میں آجاتے ہیں۔

ایس روش کے اختیار کرنے کی تلقین علامہ اقبال اپنے مخصوص انداز میں کرتے ہیں کہ

تیری دعا ہے کہ ہو تیری آرزو پوری مری دعا ہے تری آرزو بدل جائے بیراس لئے کہ آرزو کے بدل جانے سے،انسان کی ساری دنیابدل جاتی ہے۔خدا کہتا ہے کہتما پنی آرزوکواس طرح بدلو کہوہ ہمارے قانون مشیت سے ہم آ ہنگ ہوجائے۔ تری دعا سے قضاء تو بدل نہیں سکتی مگر ہے اِس سے بیم کمکن کہ تو بدل جائے وَمَا تَشَاءُوْنَ إِلَّا آَنْ يَّشَاَءَ اللهُ اِ (76:30)

کامفہوم ہیہ ہے کہ''تہہیں اس کا اختیار ہے کہتم اپنے لیے جو فیصلہ چاہو کرلولیکن جب تمہیں اس کا اختیار ہے توتم وہی کیوں نہ چاہو، جو ہمارے قانون مشیت کا منشاء ہے۔''تم اپنے اختیار کو ہماری مشیت سے ہم آ ہنگ کیوں نہ کرلو۔اس سےتم خوشگواریوں کی زندگی بسر کروگے۔

الگلے باب میں نظر بیانسانی ذات کی دوسری بنیا دی صِفت عِلم کے کردار پر بحث ہوگی۔



لاتے ہیں اور چو نگے کی شکل میں اپنے نتھے منے بچوں کے منہ میں انڈیل دیتے ہیں۔ یہی حال چو یا یوں اور دوسرے جانوروں کا بھی ہے۔ بیرگوشہ چونکہ انسانی بلکہ حیوانی جبلّت سے تعلق رکھتا ہے۔ اس لیے اس کے متعلق کسی ہدایت کی ضرورت ہی نہیں۔جس طرح بکری کوکوئی بیزہیں سکھا تا کہ جب اس کا بچہ پیدا ہوتو وہ اسے کس طرح دودھ پلائے۔اس طرح سی لڑ کی کواس تعلیم کی ضرورت نہیں کہ جب اس کے یلے پیدا ہوں تو وہ اس کو دودھ پلائے اور سردی وگرمی سے اس کی حفاظت کیا کرے۔ اس کے لیے تعلیم وہدایت کی ضرورت ہی نہیں ہے۔لڑ کی جب جوان ہوگی اور اس کے بیجے پیدا ہوں گے تواس کی جبّت اسے خود ہی بتاد ہے گی کہ اب اسے کیا کرنا چاہئے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن کریم نے زندگی کے اس گوشہ سے متعلق زیادہ ہدایات دینے کی ضرورت نہیں شمجھی۔ البتہ اس جبلی تقاضہ میں بھی چوں کہ افراط اورتفریط ہوسکتی ہے۔اس لیے قر آن کریم نے اس کی حدود ضرور مقرر کردی ہیں۔ اس تعلق کا دوسرا گوشہ وہ ہے جس کا تعلق انسان کی جبّت سے نہیں ہے۔مثلاً بچہ اگر بے راہ روی اختیار کرنے

اولاد:

اولاد کے ساتھ ماں باپ تے تعلق کے دو گوشے ہوتے ہیں۔ ایک گوشہ وہ ہے جس کا تعلق انسانی جبلت سے ہے۔مثلاً اولاد کے ساتھ محبت اور شفقت کا برتاؤ کرنا۔ان کی پرورش کرنا۔ ماں کااپنے بچوں کودودھ پلانا۔ باپ کاان کے کھانے، کپڑے کے لیے جگر پاش مشقتوں کو برداشت کرنا۔ بیالیں چیزیں ہیں جو ہرانسان میں جبلی طور پرموجود ہوتی ہیں۔ بلکہا گریوں کہا جائے تو زیادہ مناسب ہوگا کہ بیہ تقاضے کچھ انسانی جبلّت کے ساتھ ہی مخصوص نہیں بلکہ حیوانات تک میں بھی یہ چیزیں پائی جاتی ہیں۔وہ بھی اپن اولاد کی پرورش میں ان تمام تقاضوں کو یورا کرتے ہیں۔ چڑیا کی نتھی سی جان کو دیکھئے۔ وہ اپنے بچوں کی حفاظت وصیانت کے لیےا پنی جان جو کھوں میں ڈال دیتی ہے۔اس چھوٹی سی مرغی کود کیھیے جس نے ابھی ابھی بچے نکالے ہوں۔ چیل یا کو بے کا سامیہ بھی کہیں نظر آتا ہے تو وہ عقاب کی طرح دوڑتی ہوئی آتی ہےاوراپنے پروں کے پنچاپنے بچوں کو سمیٹ لیتی ہے۔چھوٹے چھوٹے پرندے صبح صبح دانہ دنکا اکٹھا کرنے کے لیے نکل جاتے ہیں وہ یہ چیزیں جمع کرکے

#### 38

ما بنامه **طلوعال** 

الِيَعْقُوْبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّرَضِيًّا ﴿ (6-19:5) مجھے اپنے بعد اپنے بھائی بندوں سے اندیشہ ہے اور میری ہیوی بانچھ ہے۔خدایا! مجھےاپنے پاس سے ایک ایسا مددگار عطا فرما جو میرا اورآل لیقوب کا جانشین ہو، اور خدایا! اسے پسندیدہ صورت وسیرت کا ما لک بنا۔ اولادكوحيات جاويدكاذريعه مجهناغلط ب: اولاد کی خواہش کا پیدا ہونا ایک فطری نقاضا ہے۔جو انبیائے کرام تک میں بھی پیدا ہوتی ہے۔ اس لیے اسے معیوب نہیں کہا جاسکتا البتہ یہ بچھنا کہ میں تو کچھ عرصہ کے بعد مرجاؤں گا میرانام میرے بعد میری اولا دکے ذریعہ سے ہی چلےگا۔ بیغلط ہے۔اس خیال کے دونوں مقد مےغلط ہیں بیر مقدمہ بھی غلط ہے کہ میں تو کچھ عرصہ کے بعد مرجاؤں گا۔ کیونکہانسان کی زندگی حیات د نیوی کے ختم ہونے کے ساتھ ختم نہیں ہوجاتی ۔ زندگی ایک جوئے رواں ہے جواس زندگی کے بعد بھی چکتی ہے۔موت اس کوختم نہیں کردیتی۔ ہوتا صرف بیہ ہے کہ زندگی کا زاویہ بدل جاتا ہے۔ پھراس کے بعدیہ دوسرا مقدمہ بھی غلط ہے کہ میرے بعد میرا نام میری اولا د کے ذریعہ سے چلے گا۔انسان کا نام اس کی اولا د کے ذریعہ سے نہیں چپتا بلکہ اس کے صلاحیت بخش اعمال کے ذریعہ سے چلتا ہے۔ یہی وہ فریب تھاجواہلیس نے آ دم کودیا تھا۔جب اس نے کہا تھا۔

قَالَ يَٰادَمُ هَلۡ ٱۮۢلُّكَ عَلٰى شَجَرَةِ الْخُلُومُلُكِّلَا يَبْلٰ ®َفَاكَلَا مِنْهَا فَبَنَتْ لَهُمَا سَوْا تُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفٰنِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَّرَقِ الْجَنَّةِ ( وَعَضَى ادَمُ رَبَّهُ فَخَوٰى اللَّ ( 121 - 20:120 )

لگے تو والدین کواس کے ساتھ کیا برتا وَ کرنا چاہئے۔اس کی تعلیم وتربیت س طریقہ پر کرنی چاہئے۔ اس کی کن صلاحیتوں کواجا گر کرنا جاہئے۔ ہمیں اپنے دلوں میں اپنے بچوں کے لیے کس قشم کی آرزو تیں اور تمنا تیں رکھنی چاہئیں۔وغیرہ وغیرہ۔ بیاس قشم کی چیزیں ہیں کہانسان بسا اوقات جذبات کی رو میں غلط قدم اٹھانے پر مجبور ہوجاتا ے۔اولاد کی بےجااور غلط<sup>ح</sup>بت اکثر اسے غلط راستے پر ڈال دیتی ہے۔ زندگی کے اس گوشہ کے متعلق انسان کو وحی کی راہنمائی کی ضرورت ہے اور قر آن کریم نے اِس ضمن میں ہمیں کافی ہدایات دی ہیں۔ اولا د کې خوا ټش معيوب نهيں: ہرانسان کوفطری طور پر بیخواہش ہوتی ہے کہاس کے اولا د ہواور وہ اس کو پرورش کرے آپ نے چھوٹی چھوٹی بچیوں کودیکھا ہوگا کہ جونہی وہ چاریا پخ سال کی ہوتی ہیں تو چھوٹی چھوٹی گڑیاں گودوں میں لے کر گھومنے پھرنے لگتی ہیں ۔کسی کوا گرگڑیاں نہیں ملتیں تو اپنے تکیوں ہی سے اپنے اس تقاضے کو پورا کرلیتی ہیں۔ ذرا اور بڑی ہوتی ہیں تو وہ گڑیوں کے شادی بیاہ کا ڈھونگ رچانے لگتی ہیں۔ بہر حال انسان کا پیجذبہ بالکل فطری ہے جسے معیوب نہیں کہا جاسکتا۔ یپذخواہش بڑے بڑے انبیاء تک کوبھی ہوئی ہے اور انہوں نے اپنی اس آرز وکااظہار جنابِ باری میں بھی کیا ہے چنا نچہ قر آن کریم نے حضرت زکریا کی اس دعا کواپنے دفتتین میں محفوظ کیا ہے۔جس میں وہ عرض کرتے ہیں۔

وَإِنْى خِفْتُ الْمَوَالِى مِنْ وَّرَاءِى وَكَانَتِ امْرَاتِى عَاقِرًا فَهَبْ لِى مِنْ لَّلُنْكَ وَلِيَّا (الْحَيْرِ ثَنِى وَيَرِثُ مِنْ

جودیتا ہے اور قانونِ خداوندی سے ہم آ ہنگ رہتا ہے لیعنی توازن بدوش انسانیت کے نظر میکو سچ کردکھا تا ہے تو ہم اس کے لیے سہولتوں اور آ سانیوں کے لیے درواز کے کھول دیتے ہیں لیکن جولوگ بخل کرتے ہیں اورزیادہ سے زیادہ مالدار بننے کی خواہش کرتے ہیں اور توازنِ انسانیت کو غلط کردکھاتے ہیں ۔ ان کے لیے ہم دشواریوں کی راہیں کھول دیتے ہیں۔

بہر حال اولا دی خواہش پیدا ہونا معیوب نہیں۔ البت اس کے ذریعہ سے حیات ِ جاوید حاصل کرنے کی خواہش رکھنا غلط ہے۔ اولا دکی خواہش تو حیوانی جباّت کا بھی نقاضا ہے۔ مگر ان کے ہاں چونکہ میہ جذبہ نہیں ہوتا کہ اولا دکے ذریعہ سے ان کا نام چلے گا۔ اس لیے نہ وہ ذخیرہ اندوزیاں کرتے ہیں اور نہ سرمایہ داریوں او رجا گیرداریوں کو پیدا کرتے ہیں۔ لہٰذا اولا دکی خواہش میں کوئی برائی نہیں۔ مگر اس کو حیات ِ جاوید کا ذریعہ بھنے میں یقیناً برائی ہے۔ اولا دخدا کی نعمت ہے:

انسان كوخدا كى طرف ١ ولا دل جانا خدا كابر اانعام ہے جس كى جميں ناشكرى نہيں كرنى چاہے ۔ بحيل مقصدِ انسانيت كے ليے بقائے نسلِ انسانى ضرورى ہے۔ ہميں اس نمت كى قدر كرنى چاہے اوركوشش كرنى چاہے كہ ہمارى بياولاد انسانيت كى نشووار تقاءكا ذريعہ بنے اور اس سلسلہ ميں جوكام ہم مكمل نه كرسكيں ۔ اسے ہمارى اولا ديا يہ تحميل تك پنچائے۔ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ قِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَا جَا وَ جَعَلَ لَكُمْ قِنْ آزَوَا جِكُمْ بَنِيْنَ وَحَفَلَةً وَّرَزَ قَكُمْ قِنَ ماہنامہ **طلو کیل لڑا** اہلیس نے کہا۔اے آ دم آ ، میں تجھے حیات ِ جاوید کے در خت کا پیۃ بتاؤں اورا لیی باد شاہت کا نشان دے دوں جو <sup>کہ</sup> بھی پرانی نہیں ہوگ ۔ آ دم اوراس کی ہیوی نے اس در خت سے کھایا ہی تھا کہ دونوں کا جنسی شعور ہیدار ہو گیا اور دونوں اپنے او پر باغ کے پتے گا نٹھنے لگے۔ آ دم نے اپنے رب کی نافر مانی کی اور وہ راستہ سے جھٹک گیا۔

انسان میں حیاتِ جاوید کی تمنا ابتداء سے چلی آرہی ے اور بیکوئی معیوب خواہش نہیں ۔ کیکن حیات ِ جاوید حاصل کرنے کا طریقہ بیرہے کہ انسان اپنے صلاحیت بخش اعمال ے اپنی ذات یعنی نفس انسانی (Personality) کواتنا متخكم كرلے كہ موت كا ہاتھا "كوختم نہ كر سكے۔ حیات ِ جاوید حاصل کرنے کا بیطریقہ نہیں کہ انسان اولا دیپدا کرلے اور پھر اولا د کے ذریعے سے اپنا نام چلانے کی کوشش کرے۔ کیونکہ ساری مفاد پر سنتیاں اور ذخیرہ اندوزیاں اسی جذب کے ماتحت فروغ ياتى بين يتحفظ خويش انسان كافطري تقاضا ہے۔ وہ اولاً براہِ راست اپنے تحفظ کے لیے اور پھر اولا د کے ذریعہ یے ذخیرہ اندوزیاں اور سرمایہ داریاں اور جا گیرداریاں شروع كرديتا ہے جس سے انسانيت ميں ب شارفتنوں اور ناہمواريوں کا دروازه کهل جاتا ہے۔انسانی ذات کی نشودنما اور بالیدگی ذخیرہ اندوزيون سيخبين بوقى بلكهانفاق اوردوسر بےانسانوں كي نشود نما کاسامان بہم پہنچانے سے ہوتی ہے۔

فَاَمَّا مَنْ اَعْطَى وَاتَّغَى ﴿ وَصَرَّقَ بِالْحُسْلَى ﴿ فَسَنُيَسِّرُ \* لِلْيُسْرَى ﴿ وَامَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْلَى ﴿ وَكَنَّبَ بِالْحُسْلَى ﴿ فَسَنُيَسِّرُ \*لِلْعُسْرَى ﴿ (10-2:59)

وَإِنَّى خِفْتُ الْمَوَالِيَ مِنْ وَرَآءِيُ وَكَانَتِ امْرَآتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِيُ مِنْ لَّدُنْكَ وَلِيَّا أَنَّ رِثْنِي وَيَرِثُ مِنْ الِيَعْقُوْبَ الجَعَلْهُ رَبِّرَضِيًّا (6-19:5) یہ تیرے پروردگار کی اس رحمت کا ذکر ہے جواس نے اپنے بندے زکریا پر فرمائی تھی۔ جب اس نے اپنے پروردگار کو آہشہ سے پکارا۔ اس نے کہا اے میرے پر در دگار میری ہڈیاں کمز ور ہوگئی ہیں اور سر بڑھایے سے سفید ، وچاہے۔ میں آج تک<sup>ب</sup>ھی تتھے پکار کر مروم نہیں رہا مجھےا پنے بعداینے بھائی بندوں سے اندیشہ ہے اورمیری بیوی بانچھ ب-خداياتو مجصاب پاس --اي مدد كارعطافرما! آپ نے دیکھ لیا کہ یہاں حضرت زکریا کی دعا پران کویچیلی عبیها بیٹاعطافر مانے کورحت ِ رتانی قراردیا گیاہے۔ د نیوی زندگی میں اولا دتقویت کاباعث ہے: اولا د خدا کی نعمت اور رحمت اس لیے ہے کہ اس سے اس دنیا میں ہمیں تقویت حاصل ہوتی ہے۔ ہماری کارکردگی کی صلاحیت بڑھ جاتی ہے۔ جب سے انسان نے منزلِ انسانیت میں قدم رکھا ہے۔ گھر ک زندگی(FAMILY LIFE)اس کامستقل شعارِ حیات ر ہاہے۔ بیراس سے سی دور میں بھی مستغنی نہیں ہوا۔اس

رہا ہے۔ بیاس سے سی دور میں بھی سلعتی ہیں ہوا۔اس طرز زندگی کا نتیجہ بیہ ہے کہ انسان کی اولا داس کے دکھ درد میں شریک ہوتی ہے۔ ایک سے دوسرے کو سکون اوراطمینان نصیب ہوتا ہے۔ بیایک دوسرے کے دست وبازو ہوتے ہیں۔ اس لیے آپس میں ایک دوسرے سے تقویت محسوس کرتے ہیں۔ ابتدائی دور کی قبائلی زندگی میں افراد خاندان کی کثرت خاص طور پر وجہ

ماہنامہ طل<del>وع ل</del> 40 يَكْفُرُونَ@(16:72) اوراللد نے تمہارے ہی میں سے تمہارے جوڑے پیدا کیے اور تمہاری بیویوں سے تمہارے بیٹے اور یوتے (اوردوسرے مددگار) پیدا کیےاورخوشگوار چیزیں تمہیں بطور رزق کےعطاکیں ۔کیاوہ لوگ باطل تو ہمات پرتو یقین رکھتے ہیں اور اللہ کی ان نعمتوں کا صاف انکار کر دیتے ہیں؟ اورر حمت بھی: اولا د خدا کی نعمت ہی نہیں بلکہ اس کی رحمت بھی ہے۔ یعنی بیچے کی پر ورش کا سامان بھی خودرز اق کا سُات کی طرف سے مہیا ہوتا ہے۔اسی کورحمت کہتے ہیں خواہ بیر جسمانی نشودنما کے لیے ہویا انسانی ذات کے استحکام و ارتقاء کے لیے۔ جہاں تک بچہ کی جسمانی پرورش کا تعلق ہے ذراغور شیجئے کہ رحم مادر کے اند رجنین کس طرح قانون خداوندی کے تابع پروان چڑ ھتا ہے۔ ماں کے رحم میں اس کی ضروریات خدا کس طرح مہیا کرتا ہے۔ تا آنکہ وہ ایک مدت معینہ کے بعد ایک جیتا جا گتامکمل بچیہ بنجا تا ہے۔ پھر وضع حمل کے مرحلہ سے گذر کر جب وہ ماں کی گود میں آجاتا ہے تو روشنی ، ہوا، یانی اور ماں کی چھا تیوں میں دود ھ<sup>ر</sup>س طرح اس کے لیے چیثم براہ بلکہ دست بستہ حاضر ہوتے ہیں مختلف مرحلوں میں اس کے تقاضے س قدر مختلف ہوتے ہیں مگر ہر مرحلہ پر خدا کی نعمتوں کا خوانِ یغماکس طرح اسے ہاتھوں ہاتھ لیتا ہے۔ حتیٰ کہ وہ جوانِ رعنا ہوجا تا ہے۔ ذراغور سیجئے کہ ان تمام مراحل میں انسان نے کیا کچھ کیا اور خدا کی شانِ رحمت نے اس میں کتنا کچھ حصہ لیا ہے۔

| 4 نومبر 2018ء                                                     | ما ہنامہ طرف عبل ا                                                            |
|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| تقویت کے وہ وہ سامان کئے جوتم جانتے ہو۔ اس نے                     | ۔<br>تقویت ہوتی تھی ۔ چنانچ <i>حضر</i> ت نوح <sup>ع</sup> نے اپنی قوم سے      |
| چو پایوں اور اولا د سے اور باغات اور پانی کے چشموں سے             | خطاب کرتے ہوئے فر مایا تھا۔                                                   |
| تمہاری تقویت کے سامان کہم پہنچائے۔                                | فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوْا رَبَّكُمْر الَّهُ كَانَ غَفَّارًا ٥                   |
| بہرحال عائلی زندگی کالا زمی نتیجہ ہے کہ ماں باپ اپن               | ؾۢۯڛڸٳڶۺؠۜٲؖۼؘۜڟؘؽؚػؙۿۊؚۨٮؙۯٳڗٞٳ۞ٚۊۜؿؙؽۑۮػؙۿؠؚٳؘٛڡؙۅٙٳڸ                       |
| اولاد کے وجود سے ایک خاص قشم کی تقویت محسوس کرتے                  | وَّبَنِيْنَ وَيَجْعَلُ لَّكُمُ جَنْتٍ وَيَجْعَلُ لَّكُمُ                      |
| ہیں۔اس سےان کی خاندانی قوت وژوت میں کافی اضافہ                    | ٱنْہُرًا∰(12_71:10)                                                           |
| ،ونا ہے۔                                                          | میں نے ان سے کہا کہ خدا سے اس کے قانونِ                                       |
| اولا دزینت کاباعث ہے:                                             | ر بو بیت کے مطابق سامانِ حفاظت طلب کرو بلا شبہ وہی                            |
| زینت ہراس چیز کو کہتے ہیں جولوگوں کو دیکھنے میں                   | سامان حفاظت عطا کرنے والا ہے۔ وہ تم پر بارش کی                                |
| بھلی معلوم ہو۔ ظاہر ہے کہ وہ گھر جوابنے مکینوں سے بھرا            | دھاریں چھوڑ دے گا او راموال واولا د سے تمہاری                                 |
| ہوا ہو،جس میں بچوں کی چہل پہل ہو۔وہ ہر دیکھنےوالی                 | تقویت کا سامان کرے گا اور تمہارے لیے باغات اور                                |
| نگاہ کو بہ نسبت ایک اجڑے ہوئے گھر کے زیادہ خوش                    | نہریں بنادےگا۔<br>قوم بنی اسرائیل کے متعلق بھی یہی فر مایا:                   |
| آئندنظرآئے گا۔ میتو گھر کی بات تھی۔اگر نگا ہوں میں                | قوم بنی اسرائیل کے متعلق بھی یہی فر مایا:                                     |
| ذرا اور وسعت پیدا کرکے دیکھا جائے تو در حقیقت                     | وَإِذَا أَرَدُنَا أَنْ نُتْهَلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيْهَا            |
| ساری دنیا کی زینت بھی اولاد سے (لیعنی بقائے نسل                   | فَفَسَقُوْا فِيْهَا نَحْتَّى عَلَيْهَا الْقَوُلُ فَنَمَّرُ نٰهَا تَنْمِيْرًا® |
| انسانی ) ہی سے وابستہ ہے۔ اگر انسانی نسل کا انقطاع                | (17:16)                                                                       |
| ہوجائے تو دنیاوی زندگی ہنگاموں سے قطعاً خالی                      | پھر تمہارے مخالفین کے خلاف ہم تمہاری باری                                     |
| ہوجائے۔ دنیا کی گردش کیل ونہا رمیں رنگینی ہے، تو اسی              | دوبارہ لے آئے اور ہم نے اموال واولا د سے تمہاری                               |
| کے دم قدم سے ہے۔ بازارِ حیات میں چہل پہل ہے تو                    | تقویت کا سامان کردیا اور ہم نے تمہیں کثیرانبوہ والا                           |
| اسی کے طفیل ہے۔ میرنہ ہوتو دنیا پرایک مرگ آ ساخا موش              | بناديا_                                                                       |
| چھا جائے اور حرکت واضطراب کی جگہ سکوتِ مرگ لے                     | قومِ عادکو خطاب کرتے ہوئے حضرت ہوڈ نے بھی                                     |
| لے۔اسی کوقر آن کریم نے فرمایا ہے۔                                 | يېي فر ما يا تھا:                                                             |
| ٱلْمَالُ وَالْبَنُوْنَ زِيْنَةُ الْحَيْوِةِ السُّنْيَا،           | وَاتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ وَالْمِسْكِيْنَ وَابْنَ                          |
| وَالْبِقِيْتُ الصّْلِحْتُ خَيْرٌ عِنْهَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ | السَّبِيُلِوَلَا تُبَنِّدُ تَبْنِيْرًا (17:26)                                |
| أمَلًا (18:46)                                                    | اس خدا کے قانون سے ہم آ ہنگ رہوجس نے تمہاری                                   |

مذہب میں اولادایک حد تک قابل نفرت چیز ہے۔جس سے ہمیں محبت نہیں کرنی جاہئے۔ کیونکہ اولاد ارشادِ خداوندی کے مطابق زینت تھم ری دنیوی زندگی کی اور دنیا مُلّا کے نز دیک مردار ہے اور اس کے طلب گار اور متلاشی کتے ہیں۔تو جوخود ہی مردار ہے اس کی زیب وزینت بھی مردار ہوگی اورکسی مردار چیز سے محبت کرنا کس طرح محمود ہوسکتا ہے مگر بیکھلیم قطعاً قرآن کے خلاف ہے۔ وہ بتا تا ہے کہ بیچیج نہیں ہے اول تو دنیا اوراس کی زیب وزنیت کو حرام کس نے قراردیا ہے تحلیل کاحق توصرف خدا کو حاصل ہے۔اگرخدانے حرام قراردیا ہے توبتاؤ کہاں حرام قرار د یا ہےاورا گرتم پیزہیں بتا سکتے تو ایس با تیں جن کے متعلق تمہمیں چھٹم نہیں خدا کی طرف منسوب کیوں کرتے ہو۔ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِيْنَةَ اللهِ الَّتِي آخُرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبْتِ مِنَ الرِّزْقِ فُلْ هِيَ لِلَّذِيْنَ أَمَنُوا فِي الْحَيوةِ اللَّنْيَا خَالِصَةً يَّوْمَ الْقِيبَةِ \* كَنْلِكَ نُفَصِّلُ الْإِيْتِلِقَوْمِ يَتَعْلَبُوْنَ (7:32) اے پیغیبر! کہہ دو کہ خدا کی اس زینت وآ رائش کو جواس نے اپنے بندوں کے لیے پیدا کی ہےاورخوشگوار رزق کی چیز وں کوآ خرکس نے حرام کردیا ہے؟ اے پنجبر کہہ دو کہ دنیوی زندگی میں بھی بیرا نہی لوگوں کا حصہ ہے جوایمان لاتے ہیں اور قیامت کے دن تو بیرخالص انہی کا حصه ہوگا۔ ہم اس طرح اپنی آیات کونکھا رنگھار کر ان لوگوں کے لیے بیان کردیتے ہیں جوعلم رکھتے ہیں۔ لېذا د نیا اور اس کې زینت کې چیزیں نه حرام میں

اور نہ مردار اور نہ ہی ان سے محبت کرنے والے کتے

42

اولاد بہتر ہیں جواپنے نتیجہ اور تو قعات کے اعتبار سے باقی رہنےوالےاور صلاحیت بخش ہوں۔ حیات دنیوی کے اعتبار سے یوں تو ہر اولاد باعث زینت ہے۔لیکن خدا کے قانون میں وہی اولا د بہتر کہی جاسکتی ہے جو اس دنیا پر اچھے اور صلاحیت بخش انژات چھوڑ جائے۔لہٰذا ہمیں یہ مقصد ہمیشہ پیش نظر رکھنا چاہئے که ہما پنی اولا دکی تربیت اس انداز سے کریں کہ وہ دنیا پر باقی رہنے والے اثرات حچوڑ کر جائے اور وہ اثرات ایسے ہوں جو ہراعتبار سے صلاحیت بخش ہوں۔ اگر ہم یہ نہیں کر سکے تو ہم نے اپنا انسانی فریضہ ادانہیں کیا۔ فقط حیوانی جبلت کے تقاضوں کو پورا کیا۔ ظاہر ہے کہ انسانیت کو ہماری برخود غلط اولا د کے ہاتھوں اگر شدائد دمصائب سے دو چار ہونا پڑا تو وہ رہتی دینا تک ہم پرکعنتیں بھیجے گی اور اگر اسے اس کے ہاتھوں آ رام اور سکون مل سکا وہ برابر ہمارے لیے نیک آرز وؤں کا اظہار کرتی رہے گی۔لہذا ہمارا بیفرض ہے کہ ہم اپنی اولا دکوا بیا اٹھا تیں جوسوسائٹ کے اچھے فرد اور دنیا کے بہترین شہری بن سکیں ۔جن سے انسانیت کی گاڑی بیچھے مٹنے کے بجائے میدانِ ارتقاء میں آ گے بڑ ھے، یعنی وہ انسانیت کی بھلائی اور بہتری کے لیے سیجھملی طور پر کر سکے۔ اولاد سے محبت فطری تقاضا ہے: ''اولا د د نیوی زندگی کی زینت ہے۔'' کا مطلب یہ نہیں ہے کہ ہمیں ان سے محبت نہیں کرنی چاہئے۔ ملّا کے

مال اوراولا دد نیوی زندگی کی زنیت ہیں لیکن تیرے

پرورش دینے والے کے قانون کے نز دیک وہی اموال اور

ما ہنامہ طل<del>و ک</del>ار

حدتک متحکم ہوا ہے۔ اگر وہ خدائی حدود کے اندرا بنی اولا د سے حجت کرتا ہے تو وہ کوئی برائی نہیں کرتا۔ لیکن اگر اولا دکی محبت کے جذبات اس قدر غالب آ جاتے ہیں کہ وہ اسے حدود شکنی پر مجبور کردیتے ہیں تو اس سے میہ معلوم ہوجا تا ہے کہ اس کا اپنا کردار متحکم نہیں ہوا اور کردار کی میہ نائحکمی یقدیناً قابل گرفت ہوگی۔

وَاعْلَمُوا أَنَّمَا آَمُوَالُكُمُ وَآوُلَادُكُمُ فِتْنَةٌ ﴿ وَآَنَ الله عِنْدَةَ آجُرُ عَظِيْمٌ ۞(8:28)

اسے خوب اچھی طرح سبحھ لو کہ تمہارے اموال اور تمہاری اولا دیں تمہاری آ زمائش کی کسوٹی ہیں اور حقیقت بیہ ہے کہ اجرعظیم خدا کے قانون کے مطابق عمل کرنے سے ہی مل سکتا ہے۔

فتن کا لفظ عربی زبان میں ابتلاء امتحان، آزمائش وغیرہ کے لیے آتا ہے۔ ید لفظ فتن سے ماخوذ ہے جس کے معنی سونے چاندی کو آگ پر اس مقصد سے بگھلانے کے ہوتے ہیں کہ کھوٹ الگ ہوجائے اور خالص سونا اور چاندی الگ ہوجائے۔لہذا فتنہ کے اس مفہوم کو ذہن میں رکھنے اور 'فتنہ' کے اُس مفہوم سے دھو کہ نہ کھا ہے جو ہمارے ہاں اردو میں کام طور پر سمجھا جاتا ہے۔ بدستمی سے اس آیت کو ہمارے ہاں عموماً مال اور اولا دکی مذمت کے لیے بطور شہادت کے مروج ہے دہ عربی کا مفہوم نہیں ہے۔ آیت کا واضح مطلب یہی ہے کہ بیا موال اور اولا دفتہ ہارے کھر کے اور کھوٹے کی رکھتے ہیں اور حدود الہ یہ کے اندر اپنی زندگی اور اس کے ماہنامہ طلق علل بیں ۔ بیہ لوگوں کی من گھڑت کہا وتیں ہیں ۔ جو انہوں نے خود ہی گھڑ کی ہیں اور خدا کی طرف منسوب کردی ہیں ۔اس کے برعکس حقیقت سے ہے کہاولا دکی محبت ایک فطرتی تقاضا ہے جسے نہ ختم کیا جاسکتا ہے اور نہ ہی اسے مطلقاً مذموم قرار دیا جاسکتا ہے۔

43

زُيَّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوٰتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنْطَرَةِ مِنَ النَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْحَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْآنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذٰلِكَ مَتَاعُ الْحَيْوةِ السُّنْيَا، وَاللهُ عِنْدَه حُسْنُ الْمَاٰبِ(3:14)

انسانوں کے لیے عورتوں، اولاد، سونے چاندی کے جمع کیے ہوئے ڈھیروں، نشان زدہ گھوڑوں، چو پاؤں اور کھیتی باڑی وغیرہ کی محبت کو مزین کردیا گیا ہے میہ وہ چزیں ہیں جن سے انسان دنیوی زندگی میں فائدہ اٹھا تا ہے۔واضح رہے کہ بہتر نتائج خدا کے قانون کے مطابق عمل کرنے سے ہی مل سکتے ہیں۔

ان چیزوں کی محبت انسان کے دل میں خوش نما بنا کر فطری طور پر ڈال دی گئی ہے اور خدانے ہی ڈالی ہے۔ اس لیے اسے مطلقاً مذموم اور معیوب قر ارنہیں دیا جا سکتا۔ البتہ اس نے اس محبت کی جو حدود مقرر کر دی ہیں۔ انسانوں کو اس سے متجاوز نہیں ہونا چاہئے۔ یعنی ان حدود کے اندر رہت ہوئے ان چیزوں کی محبت قطعاً محمود ہے اور اس پر کسی قشم کی ہوئے ان چیزوں کی محبت قطعاً محمود ہے اور اس پر کسی قشم کی اولا دانسانی کر دار کی کسوٹی ہے: اولا دتوا کی قشم کی کسوٹی ہے:

ساتھ بیراندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ انسان کا اپنا کردار کس

#### **44**

ماہنامہ **طلوع لِل** 

غافل نہ کردیں۔ جو لوگ ایسا کریں گے وہ یقیناً نقصان اٹھانے والے ہوں گے۔ اگر اولاد کی محبت قانونِ خداوندی کی اطاعت میں حاکل اور خارج ہوجاتی ہے تو بید محبت اپنی حدود سے آگے بڑھر ہی ہے اوراس لیے مذموم ہوجائے گی۔

يَّاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا إِنَّ مِنْ أَزُوَاجِكُمْ وَآوُلَادِكُمْ عَلُوًّا لَّكُمْ فَاحْنَرُوُهُمْ وَإِنْ تَعْفُوْا وَتَصْفَحُوْا وَتَغْفِرُوْا فَإِنَّ الله غَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ الْأَمَا آمُوَالُكُمْ وَآوُلَادُكُمْ فِتْنَةً وَالله عِنْكَةَ آجُرٌ عَظِيْمٌ (15-64:14)

اے پیروانِ دعوتِ ایمان! تمہماری بعض بیویاں اور تمہاری بعض اولا دیں تمہارے لیے دشمن ہوجاتی ہیں۔ان سے بچتے رہو۔اگرتم عفو ودرگذرا ور فردگذاشت سے کا ملوتو یقیناً خدا بڑا ہی فر وگذاشت کرنے والا اور مہر بان ہے۔ یاد رہے تمہارے سی اموال اور اولا د تمہاری آ زمائش کی کسوٹی ہیں اور اللہ کے قانون کے مطابق عمل کرنے سے ہی اجرعظیم مل سکتا ہے۔

الیی اولا د جوشهیں حدودِ خداوندی سے تجاوز پر مجبور کردے او رجس کی وجہ سے تم اقدار خداوندی سے ہم آ ہنگ نہ رہ سکو تمہارے لیے باعث رحت نہیں بلکہ موجب ِ زحمت ہے۔وہ تمہاری دوست اور خیر خواہ نہیں بلکہ تمہاری دشمن ہے۔ یہی موقعہ ہے جہاں تمہاری سخت آ زمائش ہوتی ہے کہ ایسے موقعہ پر تم قانون خداوندی کی پیروی کو تر جیح دیتے ہو یا جذباتِ محبت کی رومیں بہہ جاتے ہو۔ تقاضوں کومحدود رکھتے ہیں ان کو اموال واولا د کے ذریع سے ایسے لوگوں سے ممتاز کر کے الگ کرلیا جا سکتا ہے جو اقد ار وحی پر مکمل ایمان نہیں رکھتے ، اور حدود الہیہ کے تابع اینی زندگی بسر نہیں کرتے ۔ خدا کی مقرر کردہ حدود اور اولا د وا موال کی محبت میں جہاں تصادم ہوگا وہیں انسان کے اپنے کردار کی پر کھ ہوجائے گی ۔ اگر اس تصادم کی صورت میں بھی وہ حدود اور اقد اروحی کی پاس داری کرتا ہے ۔ تو یہ اس بات کی شہادت ہوگی کہ وہ ان حدود اور اقد ار پر صحیح اور کمل ایمان رکھتا ہے اور اگر وہ اولا د اور اموال کی محبت کی طرف جھک جاتا ہے تو بی اس ہات کی دلیل ہوگی کہ ابھی اس کو خدا کی حدود اور اقد ار پر مکمل ایمان حاصل نہیں ہو سکا۔

اولاد کی محبت قانون خداوندی پرغالب نه آجائ سطور بالا میں آپ نے دیکھ لیا کہ اولا دکی محبت ایک فطری جذبہ ہے جو معیوب یا مذموم نہیں مگر اس کی پچھ حدود ہیں۔ سب سے بڑی حد تو بیہ ہے کہ اولا دکی محبت کو قانون نداوندی پر غالب نہ آجانا چاہئے۔ جہاں قانون خداوندی اور اولا دکی محبت میں نگر او اور تصادم کی نوبت آجائے۔ وہاں تمیں ہمیشہ اولا دکی طرف نہیں بلکہ قانون خداوندی کی طرف ہی جھکنا چاہئے۔

يَّاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا لَا تُلْهِكُمُ آمُوَالُكُمْ وَلَا آوْلَادُكُمْ عَنْذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَّفْعَلْ ذٰلِكَ فَأُولَإِكَ هُمُ الْخُسِرُوْنَ@(63:9)

اے پیروانِ دعوتِ ایمانی! تمہارے اموال اور تمہاری اولادیں تمہیں خدا کے قانون کی پاسداری سے



Swift Code: NBPAPKKAA02L

|     | قرآن حکیم کے طالب علموں کے لیے خوشخبری                                                                                                                                   |       |                                      |                                                                  |          |       |          |                               |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--------------------------------------|------------------------------------------------------------------|----------|-------|----------|-------------------------------|
| دىل | علامه غلام احمر پرویز کے سات سو سے زائد دروسِ قرآنی پر منی تفسیری سلسلہ کے تحت ادارہ طلوع اسلام لا ہورکی طرف سے مند رجہ ذیل                                              |       |                                      |                                                                  |          |       |          |                               |
| رت  | تفسیری کتب کی اشاعت الگ الگ جلدوں میں ہو چکی ہے۔ بیجلدیں 30/8 بروج کی جارت کی اشاعت الگ الگ جلدوں میں ہو چکی ہے۔ بیجلدیں 30/8 بروج کے بڑے سائز کے بہترین کاغذ پر خوبصورت |       |                                      |                                                                  |          |       |          |                               |
|     | طباعت اور مضبوط جلد بندی کے ساتھ دستیاب ہیں۔جن کی تفصیل درج ذیل ہے۔                                                                                                      |       |                                      |                                                                  |          |       |          |                               |
|     |                                                                                                                                                                          |       | ·                                    |                                                                  |          |       |          |                               |
| _   |                                                                                                                                                                          |       |                                      | فى دروس الفرقان                                                  | العرب    | عالمب | ν        |                               |
|     | نياہرىيە                                                                                                                                                                 | صفحات | سورهنمبر                             | نام کتاب                                                         | نيامرىيە | صفحات | سورهنمبر | نام کتاب                      |
|     | 300/-                                                                                                                                                                    | 336   | (21)                                 | سورة الانبيآء                                                    | 200/-    | 240   | (1)      | سورهالفاتحه                   |
|     | 350/-                                                                                                                                                                    | 380   | (22)                                 | سورة الحج                                                        | 110/-    | 240   | (1)      | سور دالفانچه (سٹوڈنٹ ایڈیشن ) |
| -   | 400/-                                                                                                                                                                    | 408   | (23)                                 | سورة المؤمنون                                                    | 400/-    | 500   | (2)      | سورة البقره (اول)             |
|     | 350/-                                                                                                                                                                    | 264   | (24)                                 | سورة النور                                                       | 400/-    | 538   | (2)      | سورة البقره ( دوم )           |
| Г   | 350/-                                                                                                                                                                    | 389   | (25)                                 | سورة الفرقان                                                     | 400/-    | 500   | (2)      | سورة البقره (سوم)             |
|     | 400/-                                                                                                                                                                    | 454   | (26)                                 | سورة الشعرآ ء                                                    | 500/-    | 472   | (3)      | سوره آل عمران (اول)           |
| -   | 300/-                                                                                                                                                                    | 280   | (27)                                 | سورة انمل                                                        | 500/-    | 480   | (3)      | سوره آل عمران (دوم)           |
| 1   | 350/-                                                                                                                                                                    | 334   | (28)                                 | سورهالقصص                                                        | 700/-    | 870   | (4)      | سورة النساء                   |
|     | 350/-                                                                                                                                                                    | 388   | (29)                                 | سوره عنكبوت                                                      | 500/-    | 450   | (5)      | سورة الممائده                 |
|     | 400/-                                                                                                                                                                    | 444   | (30,31,32)                           | سوره روم لقمان السجده                                            | 600/-    | 600   | (6)      | سورة الانعام                  |
| Ľ   | 400/-                                                                                                                                                                    | 570   | (33,34,35)                           | سوره احزاب سبا فاطر                                              | 500/-    | 480   | (7)      | سورة الاعراف (اوّل)           |
| '   | 150/-                                                                                                                                                                    | 164   | (36)                                 | سوره یکسی                                                        | 500/-    | 400   | (7)      | سورة الاعراف ( دوم )          |
| 4   | 400/-                                                                                                                                                                    | 450   | (37,38,39)                           | سوره الصفٰت ٔ ص ُ زمر                                            | 250/-    | 210   | (8)      | سورةانفال                     |
|     | 550/-                                                                                                                                                                    | 624   | (40,41,42)                           | سورة مومن خم شجده سوره شوری                                      | 550/-    | 530   | (9)      | سورەتوبە                      |
| -   | 500/-                                                                                                                                                                    | 520   | (43-44-45<br>46-47)                  | سورة زخرف دخان ٔ جا ثيه احقاف محكر ٔ                             | 400/-    | 360   | (10)     | سورۇپۇس                       |
| 4   | 500/-                                                                                                                                                                    | 550   | (48-49-50<br>51-52-53)               | سورة الفتح الحجرات ق الذاريات الطّور أكتجم                       | 400/-    | 400   | (11)     | سورة هود                      |
|     | 400/-                                                                                                                                                                    | 384   | (54-55<br>56-57)                     | سورة القمر الرحمن واقعذالحديد                                    | 300/-    | 288   | (12)     | سورة يوسف                     |
| Γ   | 300/-                                                                                                                                                                    | 300   | (58-59-60-<br>61-62-63-<br>64-65-66) | <b>28 دان پاره (مکمل)</b><br>مجادله،حشر،متحنه،صف، جمعه، منافقون، | 500/-    | 500   | (13-15)  | سوره رعد، ابرا چېم، الحجر     |
|     | 500/-                                                                                                                                                                    | 300   |                                      | نحادله، شتر، مسحنه، صف ، جمعه، منافقون،<br>تغابن، طلاق ، تحريم   | 300/-    | 334   | (16)     | سورهانحل                      |
| 4   | 100/-                                                                                                                                                                    | 544   |                                      | 29واں پارہ (مکمل)                                                | 400/-    | 396   | (17)     | سورہ بنی اسرائیل              |
| 4   | 100/-                                                                                                                                                                    | 624   |                                      | 30واں پارہ (تکمل)                                                | 500/-    | 532   | (18-19)  | سورة الكهف وسوره مريم         |
| 1   | 000/-                                                                                                                                                                    | 800   |                                      | شرح جاويدنامه                                                    | 350/-    | 416   | (20)     | سورہ طد                       |

ادارہ طلوب لڑا B - 5 2 گلبر کے،لاہور 54660، (پاکتان) فون نمبر: 3571 4546 29 292+ بزم ہائے طلوع اسلام اور تاجر حضرات کوان ہدیوں پرتا جرانہ رعایت دی جائے گی۔ڈ اک خرچ اس کے علاوہ ہوگا۔

46

ماہنامہ **طلوعیل ()** 

47



بسالله الرجن

نشست نمبر 11



کہ بہتر ہے کہتم اس کوسلی آف ٹنگ ہی سمجھ لوتو گھر کا موسم خوشگوار رہے گا۔ اسی سلب آف ٹنگ کی وجہ سے آجکل ہمارے ایک سیاست دان عدالت کے نرغے میں آئے ہوئے ہیں۔اگر وہ کہہ دیتے کہکورٹ کا فیصلہ شا ئست<sub>ق</sub>عقل وخردنہیں تو بات تو وہی ہوتی جو کہی تھی مگراس یر گرفت نه ہوتی کلیم الزماں کی بات س کر حلیمہ بیگم بول الٹھیں ۔کلیم صاحب! آجکل آپ شائستہ کا لفظ کچھ زیادہ ہی استعال کر رہے ہیں کلیم الز ماں نے غور سے اپنی ہیجم کی طرف دیکھ کرکہا کہ بی<sup>ج</sup>ی سلب آف ٹنگ ہے اور میں ابھی اس کی وجہ بیان کرتا ہوں اور وہ بیہ کہ شکیل صاحب کافی بڑی عمر کے ہو گئے ہیں شائستہ لڑ کی کیسی رہے گی۔ باپ اور ماں کی باتیں سن کر شکیل الز ماں بول ا تٹھےاوراپنے والد کی طرف دیکھ کر کہا کہ ابو! آپ میر ی رائے یو چھے بغیر ہی میری زندگی کا فیصلہ کر رہے ہیں ۔ شکیل کا احتجاج س کر عالم آ را نے کہا شکیل صاحب! بیہ سب کچھاس لئے ہور ہاہے کہ آپ شریر الزماں سے مسٹر شکیل الزماں بن جائیں اور اس کا طریقہ شاعر نے بیہ تجویز کیاہے کہ

صبح سویرے کا سماں ہے کلیم الزماں، حلیمہ بیگم، عالم آرا ڈرائنگ روم میں بیٹھے ناشا کرنے میں مصروف ہیں اور ساتھ ہی گی شی بھی ہورہی ہے۔اتنے میں شکیل الزماں ا پنا کرکٹ بیٹ ہاتھ میں لئے کمرے میں داخل ہو کرصرف یہ کہنے آئے ہیں کہ وہ کسی اہم مہم پر روانہ ہورہے ہیں۔عالم آ را کی رگ شرارت جو پھڑ کی توشکیل الز ماں کی طرف دیکھ کر بيشعر يڑھديا محمل بندھا ہوا جو بغرضِ سفر ہے آج اے جان قیس تیرا ارادہ کدھر ہے آج شعر سنتے ہی شکیل الزماں بول اٹھے۔ بھابی جان! شعرموقع ومحل سےمطابقت نہیں رکھتا کیوں کہ جان قیس تو آپ ہیں اور آپ کے قیس کورٹ میں گئے ہوئے ہیں۔ د يور بھا بي کي نوک جھونک سن کر کليم الز ماں نے کہا کہ کو ئي بات نہیں پیسلی آف ٹنگ ہے۔اس پرشکیل الزماں نے احتجاج کرتے ہوئے کہا کہ ابو! میں آپ کے آ رگومنٹ کو نہیں ما نتا ۔ بھا بی مجھےا کثر ایسے ہی نٹگ کرتی رہتی ہیں ۔ مجھی شکیل کی جگہ مجھے یوں کر کے بلاتی ہیں شریر صاحب ذ راا دهراً بيئے ڪليم الز ماں نے شکيل کو سمجھاتے ہوئے کہا

#### **48**

ابھی پو چھلو،کسی کا م سے وہ شاید باور چی خانے میں گئی ہو۔ یہ ایک بدیہی امر ہے کہ جب لوگ اپنے بچوں کی شادی کے لئے بےقرار ہوں توان کے تحت الشعور میں ایک جذبہ المحکیلیاں لینے لگتا ہے اور انہیں اپنی شادی کا زمانہ یا د آن لگتا ہے۔ لہذ اکلیم صاحب کی باتیں سن حلیمہ بیگم نے کہا کہ آج آپ اپنی ہونے والی بہو کی ترجیحات معلوم کرنا چاہتے ہیں۔ہمیں تو آپ نے پینہیں پوچھا تھا کہ تمہاری ترجیجات کیا ہیں؟ حلیمہ بیگم کی بات سن کر کلیم صاحب نے مسکراتے ہوئے کہا۔ ڈارلنگ تمہارا حافظہ کمز ورہے، یاد کرو شادی سے پہلے جب ایک دن آپ حبیت پر کھڑی اپن زلفوں کوخشک کررہی تھیں اور بار بار چاروں طرف دیکھ کر ہماری طرف دیکھتی تھیں تو ہم معاملہ سمجھ گئے اور حمید ککھنوی کا یہ شعردل میں پڑھتے ہوئے ارے توبہ ہر ہر نظر کی بلاغت وہ جب ہر طرف دیکھ کر دیکھتے ہیں توہمیں جرأت ہوئی اپنا حال دل اپنی پینگ پرلکھ کر آ ب کے گھر کی حجبت پر گرادیں۔ یاد ہے کچھ!اگریادنہیں تو یاد کرادوں۔حلیمہ اپنے حافظہ پر زور دے رہی تھی کہ کلیم صاحب نے کہا کہ اس پینگ پرلکھا تھا کہ طائر دل تیری زلفوں سے نہ چھوٹا تا حیات دوش پر صیاد کے وہ کس بلا کا دام تھا شعرسنتے ہی حلیمہ بیگم پرایک عجیب سی کیفیت طاری ہوگئی جسے دیکھر کلیم صاحب نے کہا کہ وہ دن بھی یا دکروجب ہم لارنس گارڈن میں شادی کے ایک دو ہفتہ کے بعد سیر کرنے گئے تھےتو ہوا سےتمہارے بال اڑ رہے تھےاورتم

ما بنامه ط<del>لو عل</del>ِل کسی ہو کے رہو اچھی نہیں یہ آزادی کسی کی زلف سے لازم ہے سلسلہ دل کا کہیے!اس مرتبہ تو شعر حسب حال ہےاور تیرنشانہ پر آلگا ہے۔ بیہ شعر سن کر شکیل الزماں مسکراتے ہوئے کمرے سے باہرنگل گئے ۔حلیمہ بیگم نے کلیم صاحب کو د کپر کر کہا کہ لڑکی کے متعلق کچھ معلومات بھی رکھتے ہیں آپ ،جواب میں کلیم صاحب نے کہا کہ ایک شعر ہے اردوزبان جانے والےاسے اچھی طرح جانتے ہیں اور وہ بیرہے کہ کھلتا کسی پہ کیوں مرے دل کا معاملہ شعروں کے انتخاب نے رسوا کیا مجھے شعر کاانتخاب یاکسی کتاب کاانتخاب انسان کی پوری شخصیت کا آئینہ دار ہوتا ہے۔تم نے دیکھانہیں کہ جب نشاط شعر سنا رہی تھی تو اس شعر کوس کر شائستہ آبدیدہ ہو گئی تھی ، مگرایک شاخ نہال غم جسے دل کہیں سو ہری رہی۔ایسی لڑ کی اس زمانہ میں مشکل سے ملے گی۔جس دن بیلوگ آئیں تو پوڑ نے توضل کریم ہی بنائے گا۔ آپ اس کو بتاتی جائیں که پکوڑوں کا سائز چھوٹا رکھے، نہ معلوم کتنے لوگ آئیں اور کسی بہانہ سے شائستہ کو بھی مدد کے لئے بلالیں، اس سے گفتگو کرنے کے بعد تمہیں معلوم ہو جائیگا کہ وہ کیسی لڑک ہے۔ زندگی میں اس کی ترجیحات کیا ہیں وغیر ہ وغیر ہ اسے بھی آپ کے متعلق معلومات ہوجائیں گی اور آپ دونوں میں تھوڑا بہت انس پیدا ہوجائیگا۔ باقی سب معاملہ عالم آ را پر حچوڑ دودہ تمہیں پوری پوری معلومات فراہم کردےگی اور بیر بھی ممکن ہے کہ وہ پہلے ہی سے شائستہ کوجانتی ہو۔اسے بلا کر

عالم آرا کے ساتھ شائستہ کو بھی مدد کے لئے باور چی خانہ میں بلالينا فصل كريم پربات نہيں چھوڑى جاسكتى كليم الزماں كى بات سن كر حليمه بيكم بھنا كىئيں كيونكه انہيں محسوس ہوا كەكلىم الزماں صاحب ان کی انتظامی صلاحیتوں پر اعتماد نہیں کرتے چنانچہ بڑے غصے کی حالت میں انہوں نے کلیم الزماں کو سرزنش کے طور پر کہا کہ آپ نے ہر وقت شائستہ شائستہ ک رٹ لگارکھی ہے، آپ نے اس لڑ کی کا حدود اربعہ بھی معلوم کیا ہے؟ بیگم صاحبہ کی بات سن کر کلیم الزماں نے انہیں یقین دلاتے ہوئے کہا کہ وہ عالم آرا کے ذریعے سب کچھ معلوم کر چکے ہیں۔ان کی معلومات کے مطابق شائستہ کی رگوں میں بھی وہی دہلوی خون ہے جو بیگم صاحبہ کے جسم میں حرکت کر رہا ہے۔اردوسپیکنگ گھرانہ ہے، شائستہ کے والدفوت ہو چکے ہیں۔ایک بھائی شادی شدہ ہےاور وہ امریکہ میں ہے۔ شائستہ اپنے چھوٹے بھائی اور والدہ کے ساتھ ایک معقول مکان میں رہتی ہیں۔ بی تفصیل سن کر بیگم صاحبہ نے بڑے متجسسا ندانداز ميں يوچھا كەشائستەكى والدہ صاحبہ كىعمركيا ہوگی،خوبصورت بھی ہونگی؟ اپنی بیٹیم کا انداز گفتگو دیکھ کرکلیم الزماں غصے کی حالت میں بیر کہتے ہوئے کمرے سے باہرنگل گئے کہ ،حلیمہ بیگم صاحبہ!اگر تمہیں حلیم پکانا اچھا لگتا ہے تو کم از کم بیخیال ضرورکرو که اس میں مرچیں زیادہ نہ ہوں ، تا کہ کام ودہن کی آ زمائش سے واسطہ نہ پڑے۔

ماہنامہ طلوع ک 49 انہیں بار بارسنجال رہی تقیں۔تو میں نے کیا کہا تھا؟ یاد ہے کچھ! یادکرادوں، کہاتھا۔ ذرا لہرانے دورخ پر یونہی زلفِ پریشاں کو بدلتا ہے بدلنے دو نظام بزم امکال کو عین اسی وقت عالم آرا دروازے پر نمودار ہوئی تو حلیمہ بیگم نے بات بناتے ہوئے کہا، آپ پکوڑوں کا ذکر کر رہے ہیں، پنیرتو ہے ہی نہیں معلوم نہیں آئے یا نہ آئے حلیمہ ہیجم کی بات س<sup>ک</sup>رکلیم صاحب نے بھی گھبرائی ہوئی آ واز میں کہاہاں پنیرتوابھی آیا ہی نہیں لیکن آ جائے گا۔ عالم آ راموقع بھانپ کر سمجھ گئی اور مسکراتی ہوئی واپس چلی گئی۔ جب دونوں بزرگول کے حواس درست ہوئے تو حلیمہ بیگم نے بڑی متانت سے کہا کہ کیم صاحب اگر پنیر نہ پہنچا تو بڑی ہیٹی ہو جائے گی۔اس پرکلیم الزماں بولے حلیمہ صاحبہ آپ خواہ مخواہ پریشان ہورہی ہیں۔صدیقی صاحب نےجس شخص کے سپر د یدکا م کیا ہے وہ ان کا نواسہ ہے۔وہ پیار سے اسے نومی کہہ کر بلاتے ہیں۔اس کے متعلق میں صرف سے کہ سکتا ہوں کہ لفظ ڈیینڈایبل اس کی شخصیت کاسب سے نمایاں پہلو ہے اوروہ خودبھی پنیر کے پکوڑ بےکھانے کا شوق رکھتا ہے فکر نہ کروپنیر پہنچ جائے گا۔ ہاں ! خیال رکھنا پکوڑے چھوٹے چھوٹے ہوں ،معلوم نہیں کتنے لوگ آجائیں۔ میں نے صلائے عام دے کرشایڈلطی کردی ہے۔ بہرحال اگرزیادہ لوگ آ گئے تو

ادارہ طلوعِ اسلام لا ہورا کتوبر کے چوتھے ہفتے میں سالا نہ کنوشن کا انعقاد کرر ہاہے۔احباب سے گذارش ہے کہاپنے اپنے علاقہ کی بزم ہائے طلوعِ اسلام سے رابطہ کرلیں۔(چیئر مین ادارہ)

عالم افلاك اورقر آن عظيم (ماخوذ ما ہنامہ طلوع اسلام، مارچ 1980ء)

نا گزیر ہیں اور چونکہ انھی تک ہمارے ہاں ان کے مرادفات اردو زبان میں مروج نہیں، اس لئے انہیں مجبوراً انگریزی زبان میں درج کردیا جاتا ہے۔اس کے لئے ہم قارئین کے حسنِ ذوق سے معذرت خواہ ہیں۔

(طلوع اسلام)

Phenomena of Nature) نومبر 1971ء میں شائع ہوئی مقلی کا ہے بگا ہے اس کتاب کی تعریف تو مختلف گوشوں کی محق گا ہے بگا ہے اس کتاب کی تعریف تو مختلف گوشوں کی طرف سے ہوتی رہی لیکن اس پر تنقید کسی طرف سے نہ ہوئی۔ نتیجہ ہید کہ میں اس موضوع کی طرف سے کسی حد تک موئی۔ نتیجہ ہید کہ میں اس موضوع کی طرف سے کسی حد تک یافل ہوتا گیا۔ اب کئی برسوں کے بعد استاد محتر م جناب غافل ہوتا گیا۔ اب کئی برسوں کے بعد استاد محتر م جناب پرویز نے دونئی کتابیں کیم بعد دیگر ہے مجوا کر مجھے نواب غلب سے بیدار کیا۔ یہ کتابیں بھی اسی یعنی ''مظاہر فطرت اور قرآن' پر ہیں۔ ایک کا نام ہے(, The Bible) اور مصنف ہیں (Dr. Maurice Bucaille)، دوسری کتاب

طلوع اسلام کی اشاعت بابت فروری 1980ء ميں، ڈاکٹر سیدعبدالودود صاحب کامختصر سا مقالۂ بعنوان، سائنٹفک تحقیق اور اجتها دِشریکِ اشاعت کرتے وقت ہمارے ذہن میں بیرخیال ابھراتھا کہ نامعلوم ہمارے حلقۂ قارئین میں کس حد تک احباب اس فتسم کے سائنٹفک مقالات سے مستفید ہوں گے اور انہیں پیند کریں گے۔ مقالہ کی اشاعت کے بعد، جور دِمل ہم تک پہنچا اس سے ہمیں بڑی خوشی ہوئی کہ اس حلقہ میں اہلِ نظر احباب کی کمی نہیں۔اس سے ہمارا حوصلہ بڑھا اور ہم نے ڈاکٹر صاحب موصوف کی خدمت میں گزارش کیا کہ وہ اس سلسلہ کوجاری رکھیں ۔ پیشِ نظر مقالہ ہماری اسی استدعا کے جواب میں ہے جس کے لئے ہم ان کے شکر گزار ہیں ۔ہمیں اُمید ہے کہ قارئین ان مقالات کا اسی گہرےغور وتد بر سے مطالعہ کریں گےجس کے بیشتحق ہیں۔اس قشم کے سائنتفك مقالات مين انكريزى اصطلاحات

# \_\_\_\_\_ نومبر 2018ء

#### 51

ما ہنامہ ط**کو کیل** 

کائناتیں(Astronomical Worlds) یعنی ہماری دنیا کی مثل دیگر کائناتی دُنیائیں ہے۔اس کے ثبوت میں مصنف نے قرآن کریم کی آیات(1:19،41:10، (41:12،41:11) پیش کی ہیں۔یعنی

(1) قُلْ آبِنَّكُمْ لَتَكُفُرُوْنَ بِالَّنِنَى خَلَقَ الْأَرْضَ فِى يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُوْنَ لَهُ آنْدَادًا للْكُورُ بَنُ الْعُلَبِيْنَ أَنْ (41:9)

ان سے پوچھو کہ کیاتم اس خدا سے انکار کرتے ہوجس نے زمین کودوایا م میں پیدا کیااورتم اس کے شریک ٹھ ہراتے ہوجورب العالمین ہے۔

(2)وَجَعَلَ فِيْهَا رَوَاسِى مِنْ فَوْقِهَا وَلِرَكَ فِيْهَا وَقَنَّرَ فِيْهَا أَقْوَاتَهَا فِيْ أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاً لِّلسَّابِلِيْنَ@(41:10)

اوراس نے زمین پراس کی سطح کے او پر پہاڑ بنادیئے او رمختلف اشیاء میں برکت (استحکام، کثرت، ثبات، اور نشوونما کی صلاحیت) پیدا کردی اور اس میں غذائیت بہم پہنچانے کے پیمانے مقرر کردیئے۔ چار ایام میں۔ ہر ضرورت مند کے لئے برابر برابر۔

(3) ثُمَّر استَوْى إلى السَّبَآءِ وَهِىَ دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْاَرْضِ انْتِيَا طَوْعًا آوُ كَرْهًا \* قَالَتَا آتَيْنَا طَآبِعِيْنَ (41:11)

پھر (خدا) آسمان کی طرف متوجہ ہوااور وہ دھواں تھا اور ہم نے اس کواورز مین کوکہا کہتم ایک دوسرے کے قریب ہوجاؤ، رضا سے یا عدم رضا سے۔انہوں نے کہا ہم بطیبِ خاطرایک دوسرے کے قریب آتے ہیں۔ ر Glimpses of the Scientific Unattainable Marvels of the Quran) مصنف بين(Dr. M.A. Al Ghamravi)اور مترجم (Dr. A.A.S Alkirdani) \_ان دونوں کتابوں نے مجھے کا ئنات کے متعلق آیاتِ قرآنی پر مزید غور وفكر كاموقع بہم پہنچایا۔ چنانچہ میں نے ارادہ کیا کہ جو نکات ان کتابوں میں میرے سامنے آئے ہیں ان پر تبصرہ کرکے، محترم پرویڑ صاحب کی خدمت میں پیش کرتا جاؤں تا کہ طلوع اسلام میں اس کی اشاعت سے دیگر اصحاب بھی مستفیر ہوسکیں اور جہاں مناسب سمجھیں مجھےمشورہ بھی دے سکیں۔ یعنی قارئین میں سے اگرکوئی صاحب بی بیچھتے ہوں کہ کسی مقام پر میری سوچ غلط ہے تو اس کی صحیح فر ما کر شکر بیہ کا موقع دیں۔ میں پہلے مرحوم ڈاکٹر محمد الغمر اوی کی کتاب (جس کاانگریزی ترجمہ 1977ء میں قاہرہ سے شائع ہوا) کی طرف متوجہ ہوتا ہوں۔اس کتاب کے تقریباً تمام نکات فلکیات(Astronomy) سے متعلق ہیں۔ بیقر آن کا اعجاز ہے کہ اس سے ہر غواص کو اس کی علمی وسعت کے مطابق کوئی نہ کوئی نیا گو ہرل جا تاہے۔ چنانچہ اس کتاب کے نکات پیش کرتا ہوں۔

پہلانکتہ ہے۔۔۔ '' ٱلْحَمْلُ لِلٰهِ دَبِّ الْعَلَمِيْنَ'' (1:1) کے لفظ عالمین سے متعلق۔

بیان کیا گیا ہے۔۔۔۔۔ عالمین کا لفظ عالم کی جمع ہے۔ عام طور پر اس سے مراد انسانوں کی دُنیا۔ جنوں کی دُنیا فرشتوں کی دُنیا۔حیوانات کی دُنیا۔ پودوں کی دُنیا وغیرہ لیا جاتا ہے۔لیکن بیہ درست نہیں۔ عالمین سے مراد افلا کی

ما بنامه طلو عل

(4)فَقَضْمُقَنْ سَبْعَ سَمُوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ آمْرَهَا وَزَيَّتَا السَّمَاء السُّنْيَا مِمَصَابِيح وَحِفْظًا ذٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيْحِ (41:12)

یس دو ایام میں سات آسمان بنادیئے اور ہر آسمان نے جس قانون کے مطابق چلنا تھا، اس کی وحی اس کی طرف کردی۔ اور ہم نے ساء الد نیا کو چراغوں سے آ راستہ کیا اور اس کے اندر سامانِ حفاظت رکھ دیا۔ بیسب اس کے پیانے ہیں جس کی قوت اور جس کاعلم لامحدود ہیں۔

استدلال: مصنف نے مندرجہ بالا آیات سے عالمین کے معنی''افلا کی کا سُناتیں'' ثابت کرنے کے لئے مندرجہ ذیل استدلال پیش کیا ہے۔

1۔ آیت( 9: 1 4) میں یومین (دوایام) کا ذکر، زمین کی مادی تخلیق سے سے ستعلق ہے۔

2۔ آیت (41:11) میں کہا گیا ہے کہ جب زمین کی تخلیق مکمل ہوگئی تو آسمان ابھی تک دخان (دھواں) تھا اور سات آسمانوں کی تخلیق ابھی تک نہیں ہوئی تھی۔ بیہ اس کے بعد، (یومین) دوایام، میں مکمل ہوئی۔ گویا سات آسمانوں کی تخلیق سے پہلے صرف ایک زمین تھی اورایک ہی آسمان تھا جو دھو میں کی شکل میں تھا۔

2۔ آیت (41:11) میں آسان اورز مین سے جو کہا گیا ہے کہ''باہمی رضامندی سے ایک دوسرے کے قریب آجاو'' تو کیا اس سے وہی زمین مراد ہے جس پر ہم رہتے ہیں؟ اس کا جواب نفی میں ہے، کیونکہ ہماری زمین اس سے پہلے معرضِ وجود میں آچکی تھی۔ اس پر پہاڑ بھی بن چکے تھے

نومبر 2018ء

اورزندگی کی نمود بھی ہو پچکی تھی۔ آیت (41:11) میں شُھر کا لفظ ( Sequence ) ترتیب کے لئے ہے۔ گویا ہماری زمین (بمع زندگی کی نمود ) کی تخلیق کے بعد الْمَتِیا طوّعًا اَوْ تَرَه هَا الله كہا گیا۔ چنا نچہ وہ زمین جسے میتم ملا ہماری زمین سے مُتلف تھی۔ آیت (41:9) میں لِلاَ ڈیض کا لفظ ہماری زمین کی طرف اشارہ کرتا ہے اور آیت (11:11) میں لِلْاَ ڈیض کا لفظ ہماری زمین سے الگ جملہ کا نناتی زمینوں کی طرف اشارہ کرتا ہے۔

4۔ کا سُنات میں جنتی زمینیں ہیں اپنے ہی آسان ہیں۔ ''ٱللهُ الَّذِينُ خَلَقَ سَبْعَ سَمُوٰتٍ وَّمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ <sup>ِ</sup> ''میں ان سات آ سانوں اور زمینوں کا ذکر ہے جو ہماری زمین کی تخلیق کے بعدمعرض وجود میں آئے۔ چنانچہ کا ئنات میں سات آسمان اور سات زمینیں ہیں ، اور اٹُیتیا طۇ حاأو كر ها + كاذكر باقى چەزمىنوں كے تعلق ہے۔ 5-أوَلَمْ يَرَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا أَنَّ السَّلْوِٰتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتُقًا فَفَتَقْنُهُمَا ﴿ --- (21:30) کیا کافروں کو معلوم نہیں کہ سموات اور ارض آپس میں جڑے ہوئے تھےاور پھر ہم نے ان کوالگ الگ کردیا۔ مصنف نے کہا ہے کہ بیراس وقت کا ذکر ہے جب سلموات اورارض کا وجود نہیں تھا اور ساری کا ئنات دخان کی شکل میں تھی۔لیکن اس سے بینتیجہ اخذ کیا ہے کہ یوم اوّل وہ تھا جب زمین سورج سے الگ ہوئی۔ یوم دوئم وہ تھا جب ز مین ٹھنڈی ہوکر سخت ہوگئی۔ یوم سوئم وہ تھا جب زمین پر یہاڑین گئے (یوم چہارم کا کوئی ذکرنہیں)۔ 6 \_ آیت ( 41:9 ) کے (یومین ) دوایّا م، آیت

آیت (11:10) زمین پر زندگی کی نمود سے متعلق ہے۔ لیکن بیہ کہنا بالبدا ہت غلط ہے کہ پہلی آیت کے ''یو مین' دوسری آیت کے ''اربعۃ ایام' میں شامل ہیں۔ چونکہ آیت (11:12) میں بھی یو مین کا ذکر ہے اس لئے مصنف نے ان دو ایام کو( 10:114) کے اربعۃ ایام میں شامل کر کے (سۃ ایام) چھایام بنادیا۔اب اگر (11:4) کے یو مین کو بھی اس میں شامل کیا جائے تو اس سے کا ننات کی مصنف نے (11:4) کے یو مین کو (11:14) کے اربعۃ ایام میں شامل کر کے ان کا حصہ بنادیا۔

ڈاکٹر (Maurice Bucaille) نے اپنی کتاب میں اس کا ذکر کیا ہے اور کہا ہے بیداعتراض اٹھایا بھی جاچکا ہے کہ قرآن کی رو سے کا ئنات کی تخلیق کے آٹھرایام بنتے ہیں،اوراس کے باوجود قرآن ستۃ ایام (حیوایام) کا ذکر کرتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ (41:9) کے یومین اور (41:12) کے یومین ایک ہی ہیں۔مصنف کےغلط استدلال کی بنیادیہ ہے کہ اس نے ( 1 1: 1 4 ) میں لفظ (ثُمَّ ) کو (Sequence) ترتيب ك معنول ميل لےليااوراسى بنا پر کہہد یا کہ پہلے ہماری زمین بنی اس کی مادی تخلیق اورزندگی کی نمود کے بعد تک، ایک ہی آسان تھا جو دخان کی شکل میں تھا۔ پھراس کے بعد سات آ سانوں کی تخلیق ہوئی اور ہماری زمین کےعلاوہ چھاورزمینیں بنیں۔آیت(21:30) میں کہا گیا ہے کہ پہلے سموات وارض آپس میں جڑے ہوئے یتھے۔ پھران کوالگ الگ کردیا گیا۔مصنف نے خوداس کا ذکر کیا ہے کہ بیراس وقت کی طرف اشارہ ہے جب یوری ماہنامہ طلو علق () (41:10) کے (اربعة ايام) چارايام ميں شامل ہيں۔

تبصره:

مندرجه بالااستدلال کو پڑھکرمیرے ذہن میں بیتا تر يدا مواكه مصنف آيات مذكوره، يعنى (12-41:9) كى تہہ تک نہیں پینچ سکااوراس نے ان سے جونتائج اخذ کئے ہیں و صحیح نہیں۔ جہاں تک متعددافلا کی زمینوں کا تعلق ہےان کا وجودازروئے سائنس ممکنات میں سے ہے،اوراس کی تائید میں آیاتِ قرآن بھی موجود ہیں۔لیکن جن آیات سے مصنف نے ان کا وجود ثابت کرنے کی کوشش کی ہے ان سے اس کا ثبوت نہیں ملتا۔سب سے پہلے مصنف نے عالمین اور زمینوں کوہم معنی قرار دیا ہے۔ عالم کا مادہ ہے(ع ل م)۔ عالم وہ شے ہےجس کے ذریعے کسی چیز کاعلم ہو سکے۔ چونکہ خدا کاعلم کا ئنات کے ذریعے حاصل ہوتا ہے۔ اس لئے کائنات عالم کہلائی جاتی ہے۔ اور کائنات کے مختلف پہلوؤں اور گوشوں کوبھی عالم کہا جاتا ہے۔قرآن کریم نے عالم کالفظ سل یا قوم کے لئے بھی استعال کیا ہے چنانچہ بن اسرائيل كمتعلق كها كمايا: أَنِّي فَضَّلْتُ كُمْ عَلَى الْعَلَيدِينَ (2:47) ہم نے تمہیں اقوام عالم پر فضیلت دی۔ بنابریں مىن بىن مجرسكاكراً يت الحمد للدوب العليدين (1:1) ے مرادافلا کی دنیا <sup>ع</sup>یں کہاں تک درست ہوسکتا ہے؟ اب آیئے ان آیات کی طرف جن کی رُوسے عالمین کے معنی''افلا کی دنیا نمیں' لئے گئے ہیں۔یعنی(12-41:9) ہیہ درست ہے کہ آیت (41:9) میں یومین سے مراد وہ دو ''ایام''(مراحل) ہیں جن میں زمین کی مادی تخلیق ہوئی اور

53

جہاں زندگی موجود ہے وہاں دخان سے تھوس شکل اختیار کرنے کاعمل کم وبیش ایک ،ی وقت میں شروع ہوا۔ ورنہ، بصورت دیگر، ہماری زمین پر زندگی کی نمود کے بعد، دیگر مقامات پر انجما دکاعمل شروع ہونا۔ پھر وہاں کرّ وں کا تھوں شکل اختیار کرنا۔ پھر وہاں زندگی کی نمود کا وقوع پذیر ہونا، اس قدر قلیل مدت میں کیسے ممکن ہوا؟

حقیقت ہے ہے کہ لفظ (Sequence) تر تیب کے لئے بھی استعال ہوتا ہے اور (Juxtaposition) کے لئے بھی۔ یعنی ایک سے زائد واقعات بیک وقت بیان ہور ہے ہون تو بھی (ثُمَّر ) کالفظ آتا ہے، جس طرح انگریزی کا لفظ(More : Over) ہے۔مثلاً سورۂ یونس میں -: ثُمَّر اللهُ شَهِيْلٌ عَلى مَا يَفْعَلُوْنَ (10:46) ·· اور اللَّداس پرگواہ ہے جو بیلوگ کرتے ہیں۔'' یہاں ثُھّ (اور ) کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ اسی طرح آیت (41:11) میں بھی (ثُمَّر) کا لفظ ( Sequence) کے بجائے (Juxtaposition) کے لئے استعال ہوا ہے۔لیکن اگرکہاجائے کہاس آیت میں بیلفظ تر تیب کے لئے آیا ہے تو پھرغیرمسلموں کا بیاعتراض حق بجانب ہوگا کہان آیات میں سِتَّةَ آتَامٍ كى بجائر آتُها يام كيوں پائے جاتے ہيں؟ قرآن کریم میں جن مقامات پر ارض وسموات کے الفاظ آئے ہیں ان کے بیان میں بھی کوئی تر تیب نہیں یائی جاتى - بيشتر آيات ميں سموات كالفظ يہلے آتا ہےاورارض كا بعد مين مثلاً آيات (7:54، 11:7، 25:59، 11:7، 25:59، 4: 2 3، 8 7: 0 5، 4: 7 5، 3 3 \_ 7 2: 9 2 اور

ما بنامه طلوعيل 54 کا نُنات دخان کی شکل میں تھی اور پھر اس کے الگ الگ طکڑ سے ہو گئے۔سائنس کی رو سے بیدوہ طکڑ بے تھے جن سے بعد میں (Galaxies) بنیں۔ان گلڑوں میں انجما د کی صورت پیدا ہوئی۔ انجما دکی صورت میں مختلف مقامات پر (Gravity) پیدا ہوئی جس کے بعد بیالگ الگ ٹھویں کرے بن گئے۔لیکن مصنف کی بید دلیل کس قدر تاسف انگیز ہے کہ پوری کا ئنات میں صرف ایک ہی نقطہ پر انجما دکی صورت پیدا ہوئی جس سے ہماری زمین بن گئ۔ پھراس پر جاندار مخلوق پیدا ہوئی۔ اور ان اربوں سالوں میں باقی ساری کا نئات دخان کی شکل میں رہی۔ اور پھر جب (مصنف کے نقطۂ نظر سے ) سات آ سمان اور حیوزمینیں بنی تو ان كوتكم ملا 'انْتِيا طَوْعًا أوْ كَرْهًا " . يادر بكه سائنس کی شختیق کی رو سے زمین کی مادی تخلیق میں (3000) ملین یعنی 3 ارب سال لگے تھے جس کے بعداس پرزندگی کی نمود ہوئی۔اورزندگی کےارتقاء میں اس وقت تک 2 ارب سال لگے۔ دخان کا لفظ جامع ہے۔ دھوئیں میںصرف گیس نہیں ہوتی۔ٹھوس ذرات بھی ہوتے ہیں۔ او رپوری کا ئنات میں طبیعی حالات ایک ہی جیسے تھے۔ پھر یہ کیسے ہوا کہ اتن بڑی وسعت میں، جس کے فاصلے(Light Years) میں نایے جاتے ہیں صرف ایک ہی نقطہ پر دخان نے تھوں شکل اختیار کی اور باقی ساری کائنات اس طویل عرصے میں دخان ہی رہی۔قرآن کہتا ہے کہ کا ئنات میں دوسرے کرّ وں پربھی زندگی موجود ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ ان مقامات پر جہاں بیکر سے ہیں وہاں تجمی ابتداء میں طبیعی حالات ہماری زمین جیسے تھےاور جہاں

ما بنامه طلو عل

55

<sup>د:</sup> کیا تمہاری تخلیق زیادہ مشکل ہے یا آسان کی جسے (اللہ) نے بنایا۔ اس کی حصیت کو بلند کیا۔ اور اس میں اعتدال وتوازن پیدا کیا۔اس کی رات کوتار یک بنایا اور اس سے روشنی نکالی۔ اور (بَحْتَ ذٰلِكَ) پھر اس کے بعد زمین کو بچھایا اور اس میں سے پانی اور چارہ نکال۔' میں اس آیت سے متعلق اپنے بیان کوسر دست سیبی تک محدود رکھتا ہوں کہ اس میں کا مناتی واقعات کو ایک (Sequence) میں مزید وضاحت دوسر ے موقع پر کروں گا۔اوّل اس لئے کہ لفظ ''دَخصقا'' کے متعلق میرے ذہن میں ایک البھن موجود ہے جوابھی دور نہیں ہوئی۔دومَ اس لئے کہ 'وَالجِبالَ ارْسٰ بھا'' کا مفہوم سائنس کی رو سے تفصیل کا متقاضی

، متىب**ىتى مىتلمۇات**: مصنف نےسات آسانوں اورسات زمىنوں كاجوذ كر كىيا ہے اس ميں بھى الجھا ؤموجود ہے۔ فى زماننا كىژمفسرين

# نومبر 2018ء

اس سے متفق ہیں کہ سات کا لفظ تعدد (Plurality) کو ظاہر کرتا ہے۔ اس سے سات کا عدد مرادنہیں ۔ یعنی پیدلفظ ''متعدد'' کے معنی میں استعال ہوا۔ جہاں تک سائنس کے انکشافات کاتعلق ہےان کی رو سے تاحال سات آ سانوں کو متعین کرناممکن نہیں۔اس مقام پر میں، لغات القرآن سے اقتباس پیش کرتا ہوں جس میں محترم پرویز صاحب نے قرآن کے لفظ متب بنج کو، حسب دستورا پی مخصوص اور دلچیپ انداز میں قرآن ہی کے الفاظ سے داخلج کیا ہے۔انہوں نے اس میں کہا'' لین نے بیضاوی کے حوالے سے ککھا ہے کہ عربوں کے ہاں سبعۃ سات کو ہی نہیں کہتے بلکہ وہ ان معنوں میں بھی بیان کرتے ہیں جن معنوں میں ہم کہتے ہیں'' کئی ایک' یا متعدد جیسے ہماری زبان میں بیسیوں یاسینکڑوں کے الفاظ بولے جاتے ہیں جس سے مراد کوئی متعین عدد نہیں ہوتا۔ یا جیسے ہم کہتے ہیں جمہیں سوبار سمجھا چکا ہوں ُاس سے مراد کھیک سو کی تعداد نہیں ہوتی۔قر آن کریم میں ہے۔اِن تَسْتَغْفِرُ لَهُمُ سَبْعِيْنَ مَرَّةً (9:80) ال ك يمعن نہیں کہ اگرتوان کے لئے ستر بارمغفرت مائلے توہم مغفرت نہیں دیں گےاوراگرستر سے زیادہ دفعہ مانگے تو دے دیں گے۔ بلکہ اس کا مطلب بیر ہے کہ تو چاہے ان کے لئے کتنی مرتبه مغفرت مائكم انہيں مغفرت نہيں مل سکے گا۔ان معانى کے پیش نظر متدبّع متلحوًات کامفہوم بھی واضح ہوجا تا ہے یعنی ''متعدداجرام فلکی''ہمارے ہاں بیجھی کہتے ہیں سات سمندر یار، مندرجہ ذیل آیت سے بھی سبع کے معنی متعدد واضح ہوجاتے ہیں۔ مَثَلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُوْنَ آمُوَالَهُمْ فِي سَبِيْلِ الله

| تومبر 2018ء |
|-------------|
|-------------|

ا ثُنتِ یَا طَوْعًا **آوُ** تَکَرْهًا ط: آیت ( 30: 2 2) میں اس بات کا ذکر کہ پہلے سموات وارض آپس میں جڑے ہوئے تھے پھر الگ الگ ہو گئے۔ اس کا میہ مطلب نہیں کہ الگ الگ ہوکر ان کا آپس میں کوئی رشتہ باقی نہ رہا اور میہ ایک دوسرے سے بالکل کٹ گئے۔ بلکہ حقیقت میہ ہے کہ ان کے درمیان با ہمی ایسا رشتہ قائم رہا جس پر خائق کا مُنات کے مستقبل کے خلیقی پر وگر ام کا انحصار تھا۔

ہماری ارض اور سماء الدنیا کے باہمی رشتہ کا تعلق مندرجہذیل آیت سے ظاہر ہے:

هُوَالَّذِي خَلَقَ السَّلوْتِ وَالْارْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشَ لَي يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْاَرْضِ وَمَا يَخُرُ جُمِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعُرُ جُ فِيْهَا لا مرد ( 4: 57)'' وبى تو ہے جس نے آسانوں اور زمين كو چوايام ميں پيدا كيا اور اس كا مركزى كنٹرول اين ہاتھ ميں ركھا جو كچون ما كى بلنديوں سے نيچ كنٹرول اين اور جو اي موتا ہے۔ جو كچون كى بلنديوں سے نيچ اتر تا ہے اور جو كھا و پر چڑھتا ہے وہ ان سب كاعلم ركھتا ہے۔'

غور سیجئے کہ زمین کے جملہ ارتقائی مراحل کی بنیا دزمین اور آسان کا وہی تعلق ہے جس کا ذکر اس آیت میں کیا گیا ہے۔زمین میں زندگی سے موت اور موت سے زندگی ٹیخی بچ الْحَقَّ مِنَ الْمَيَّتِ وَيُخْدِجُ الْمَيَّتِ مِنَ الْحَقِّ الْحَقَّ مِنَ الْمَيَّتِ وَيُخْدِ مِين وَآسان کے اسی باہمی تعلق کی وجہ سے ہے۔ زمین کے اندر اور زمین کے او پر

ما بنامه ط<del>لو کا</del>ل 56 كَمَثَل حَبَّةٍ ٱنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنُّبُلَةٍ مِّانَةُ حَبَّةٍ -\_\_(2:261)''ان لوگوں کی مثال جواللہ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں ایسی ہے جیسے ایک دانہ سات بالیں اُ گائے اور ایک بال میں سوسودانے ہوں۔'' ظاہر ہے کہ یہاں سبع سے مرادمتعدد ہے۔''(لغات القرآن) چنانچہ جہاں تک آیات (12-41:9) کاتعلق ہے یہ داضح ہے کہ سماوات وارض کی مادی تخلیق دوایا م میں معرض وجود میں آئی اور زمین پر زندگی کی نمود اربعۃ ایام یعنی چار ایام میں طے یائی (ضمناً عرض کردوں کہ قر آن کے لفظ یوم سے کیا مراد ہےاور ستہ ایام کیا ہیں،اس کے متعلق ایک پورا باب میری کتاب میں موجود ہے)(41:11) میں جس ساء کاذکر ہے بیوہی سماء ہے جسے (41:12) میں سماءالد نیا کہا گیا ہے۔ اور انْتِيا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا حاصم ہمارى زمين اور ہمارے آسان (ساء الدنیا) کو ملا تھا۔ آن السَّلوٰتِ وَالْارْضَ كَانَتَا رَتُقًا فَفَتَقْنُهُما ﴿ (21:30) لِعَنْ ' سلموات وارض پہلے آپس میں جڑے ہوئے تھے پھر ہم نے انہیں الگ الگ کردیا۔'' اس کے متعلق مصنف نے درست کہا ہے کہ بیہ اُس وقت کا ذکر ہے جب ارض وسموات کا وجودنہیں تھا اور ساری کا ئنات دخان پرمشتمل تھی۔لیکن اس سے بیغلط نتیجہ اخذ کیا ہے کہ یوم اوّل وہ تھا جب زمین سُورج سے الگ ہوئی۔ یوم ددئم وہ تھا جب ز مین ٹھنڈی ہوگئی اور یوم سوئم وہ تھا جب زمین پر پہاڑ بن گئے، کیونکہ اربعۃ ایام میں زمین کی مادی تخلیق شامل نہیں ہے۔ زمین کا سورج سے الگ ہونا اور ٹھنڈا ہونا، یومین سے تعلق ہے۔

### 57

ما بنامه ط**لو علِل** 

ی بر آفتوا تیچا کے الفاظ میں بڑے اہم نکات پوشیدہ ہیں۔ جی تو بر آفتوا تیچا کے الفاظ میں بڑے اہم نکات پوشیدہ ہیں۔ جی تو بیا چاہتا تھا کہ میں انہیں اس مقام پر پیش خدمت قارئین نیا جاردوں ،لیکن چونکہ ان کا تعلق موضوع زیرِ نظر سے نہیں۔ نیا اس لئے میں نے مناسب سمجھا ہے کہ انہیں دوسرے وقت پر

ضمناً لفظ عالمین کے معانی پر غور کرتے ہوئے میں نے سید ابوالاعلیٰ مودودی (مرحوم) کی تفسیر ، تفہیم القرآن کو بڑے شوق سے کھولا تا کہ میں قرآن کریم کی سب سے پہلی آیت میں اس لفظ کے متعلق ان کی تحقیق سے مستفید ہوسکوں ۔ لیکن سے دیکھ کر مجھے حیرت ہوئی کہ انہوں نے '' علیہ ڈین'' کا ترجمہ'' کا بنات'' کرنے کے بعد اس پر ایک حرف بھی نہیں لکھا۔ لیکن اس کے بعد جب میں نے '' الرَّحضن الرَّحیٰ مُنہیں ہوا۔ دُکھ ہوا۔ انہوں نے، '' الرَّح

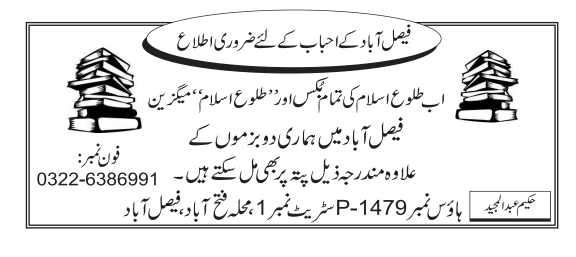
انسان کا خاصہ ہے کہ جب کوئی چیز اس کی نگاہ میں بہت زیادہ ہوتی ہے تو وہ مبالغہ کے صیغوں میں اس کو بیان کرتا ہے اور اگر ایک مبالغہ کا لفظ بول کر وہ محسوں کرتا ہے کہ اُس شے کی فراوانی کا حقد ارنہیں تو پھر وہ اس معنی کا ایک اور لفظ بولتا ہے تا کہ وہ کمی پوری ہوجائے جو اس کے مبالغہ میں رہ گئی ہے۔ اللہ کی تعریف میں رحمٰن کا لفظ استعال کرنے کے

(Submicroscopic) سطح سے لے کر (Global) جول پر تھا۔ سطح تک، ہر شے کا ہر آن تغیر پذیر ہونا زمین وآسان کے اس باہمی تعلق کی وجہ سے ہے۔ارض وساء کے درمیان ہر وقت لین دین کا سلسلہ جاری ہے۔ مادے کالین دین زمین اور آسمان کے درمیان اس قدر قلیل ہے کہ اسے نظر انداز کیا جاسکتا ہے، کیکن جہاں تک انرجی کا تعلق ہے، اس کا لین وین بہت بڑے سکیل پر ہروقت جاری رہتا ہے۔ساءالد نیا کے(Atmosphere) میں خالق کا ئنات نے ایسا انتظام کر رکھا ہے کہ چیوٹی (Wave Lengthe) کی ز هریلی شعائیں، کاسمک ریز، گاماریز، ایکس ریز اورایک حد تك الٹرادا ئيوليٹ ريز،زمين كى سطح تك نہيں چنچ سكتيں۔ اگراییا ہوتا تو زمین پر زندگی کا قیام ناممکن ہوجاتا)لیکن روشنی، حرارت اور وائرلیس کی شعاعیں ہر وقت آ سمان سے رب العالمین کے مقرر کردہ پیانوں کے مطابق نیچے اتر تی رہتی ہیں۔ دوسری سمت میں حرارت کی شعاعیں زمین سے آسان کی طرف بھی جاتی ہیں۔ اگر یہ معلوم کرنا مطلوب ہو کہ ان شعاعوں سے پہاڑ، دریا، سمندر، ریگتان اور جنگلات، پودےاور جانور، حتکہ زندگی اورموت ۔ کس طرح متاثر ہوتے ہیں تو میری کتاب کے باب نمبر 9 بعنوان (Environment and Nutrition) میں ملاحظہ فرمائیے۔ یہی وہ قوانین فطرت ہیں جن پر عمل کرنے کے لْحَزِمِينِ وأسان كُوْ اتْبِتِياطَوْعًا أَوْ كَرْهًا ﴿ `` كَاتْحَكُم ملا ــ چنانچہ وہ رضامندی سے ایک دوسرے کے قریب آ گئے کیونکہ مستقبل میں جو وا قعات ارض وساء میں رونما ہونے والے بتھےان کا انحصارا نہی قوانین پڑمل اوراسی باہمی میل

#### 58

## ماہنامہ **طلوعیا** ل

اضافہ کردیا۔ جیسے دراز کی قد کے لئے ہم کہتے ہیں۔ لمباتر نگا۔ (تر نگامہمل ہے) یہ ہے،مرحوم کےنز دیک رحمٰن کے ساتھ رحیم کے لفظ ے اضافہ کا فلسفہ۔ مجھے اس سے دکھاس کئے ہوا کہ اللہ تعالی نے رحمٰن اور رحیم کے دو الگ الگ الفاظ استعال کر کے، نظرية ارتقاء كى جس عظيم حقيقت كووا شكاف كيا تقا،مودودى مرحوم کی تفسیر نے اسے مسل کرر کھ دیا۔ اس مقام پر اس کے لئے گنجائش نہیں، ورنہ میں اس سائنٹفک نکتہ کی وضاحت کردیتا۔۔سردست میں اتنا ہی عرض کروں گا کہ جوحضرات اس موضوع سے دلچیسی رکھتے ہوں، وہ پرویز صاحب کی' لغات القرآن' میں (ر،ح،م) کے زیرِعنوان رحن اور رحیم کا فرق ملاحظہ کریں اورانہوں نے مفہوم القرآن میں،سورۃ الفاتحه کا جومفہوم بیان کیا ہے،اس پرایک نگاہ ڈالیں،اور پھر دیکھیں کہان دوالگ الگ الفاظ (رحمٰن ورحیم ) میں حقائق کی کنتی د نیائیں جھلک رہی ہیں! بعد پھر رحیم کااضافہ کرنے میں بھی یہی نکتہ پوشیدہ ہے۔ رحمٰن عربی زبان میں بڑے مبالغہ کا صیغہ ہے۔ کیکن خدا کی رحمت اور مہربانی اپنی مخلوق پر اتنی زیادہ ہے، اس قدر وسیع ہے، الی بے حدود حساب ہے کہ اس کے بیان میں بڑے سے بڑا مبالغه کالفظ بول کرتھی جی نہیں بھر تا۔اس لئے اس کی فرادانی کا حقدار کرنے کے لئے پھر رحیم کا لفظ مزید استعال کیا گیا۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے ہم کسی شخص کی فیاضی کے بیان میں<sup>' دین</sup>خی'' کالفظ بول کر جب<sup>تشک</sup>ی محسو*س کرتے ہیں تو*اس پر ''دانا'' کا اضافہ کرتے ہیں، رنگ کی تعریف میں جب '' گورے'' کو کافی نہیں یاتے تو اس پر چٹے کا لفظ اور بڑھا دیتے ہیں۔ دراز کی قد کے ذکر میں جب ''لمبا'' کہنے سے تسلی نہیں ہوتی تواس کے بعد'' تڑ نگا'' بھی کہتے ہیں۔ (تفنهيم القرآن، جلداوّل، ص:44، طبع اوّل) لیتن، مودودی مرحوم کے الفاظ میں، جب اللہ تعالی نے رحمٰن کا لفظ استعال کیا تو اس سے اس کا جی نہ بھرا۔ اس کی تسلی نہ ہوئی اس نے کچھ شنگی محسوس کی تو اس پر رحیم کا



نومبر 2018ء 59 9 بشمراللوالترخمن الترجيمر شرحٍ جاويد نامه شائع ہوگئی! مفكرِقر آن غلام احمد پرویز علیہالرحمتہ کے لیکچرز کی تحریر پرمشتمل اپنے انداز کی منفرد شرح جاوید نامہ شائع ہوگئی ہے۔ بڑے سائز کے 800 صفحات پرشتمل اِس یکتائے روزگارشرح کی قیمت صرف ایک ہزاررو پے ہے۔''جاوید نامهٔ' کیاہےاس کے متعلق پرویز علیہ الرحمتہ کی زبانی خود ملاحظہ فرما ہے:۔ ''علامہا قبالؓ کی فارس کی کتاب ہے''جاویہ نامہ'۔اگرآ پنوجوانوں کواسلام کی تعلیم دینا چاہتے ہیں تو میں پیرض کروں گا'مبالغے کی بات نہیں ہے ٰ پیا کی کتاب'' جاوید نامہ' پڑھا دیجے کیکن اس کے پڑھانے کے لیےا یسے لوگوں کی یا ایسے شخص کی ضرورت ہوگی جوعلوم حاضرہ کے او پر پوری دسترس رکھتا ہو۔ یہ بڑی جامع كتاب ہےاور میں سجھتا ہوں بیا قبالؓ کی فکر کا شاہ کار ہے۔تاریخ عالم بیدنگاۂ مُداہبِ عالم بیدنگاۂ سارے فلسفے کےاوپر نگاہ الیہیات کےاوپر نگاہ' سوشیالوجی کےاوپر نگاہ' تہدن کےاوپر نگاہ' نظام کےاوپر نگاہ' سب سے بڑی یہ چیز کہ قرآن کی گہرائیوں کےاویر بڑی نگاہ۔اگرکہیں یہ چیز نصاب کی اس انداز سے سامنے آئے پھر آپ د کیھئے گا کہانہی نوجوانوں کی ذہنیت کیے بنتی ہےاور کیا بنتی ہے۔ یہ جو چیز ہے کہ کوئی دوسری قوم آئے گی۔ بڑا حسین انداز ہے۔اقبال کےالفاظ ہیں وہ اس انداز سے بات شروع کرتا ہے کہ پیدنظام آیا تو ملوکیت بھی گئی اور یہ پایائیت بھی گئی اورسر مایپد داری بھی گئی ہیسب چیزیں انہوں نے اُڑا دیں۔میرے دل کے اندر جو بات چیپی ہوئی ہے آج میں اسے بے نقاب کہہ دینا جا ہتا ہوں ۔الفاظ نہیں مل رہے ہیے کہنے کے لیے کہ میں کیا کہوں کہ بیر قر آن ہے کیا' بیرکتاب تونہیں کچھاور ہی ہے۔اس کی کیفیت پیرہے کہ جب جان کےاندرکس کے بیاتر جاتی ہوجان بدل جاتی ہے اور جب جان بدل جاتی ہے تو دنیا بدل جاتی ہے<sup>،</sup>۔ (بحواله دروس القرآن سورة المائده آيات 51 تا 56) B-25 كلبرك 2، لا ہور -6666، پاكستان فون: 042-35714546 dara@toluislam.com The of th

#### 60



<u>(منزل بہ منزل) Manzil ba Manzil</u>

# Chapter 3: Spring's Message (*Payam-e Fasl-e Bahar* ) – ( پيام فصل بہار Message to Fellow-Ambassadors

(Tulu-e-Islam Convention, November, 1959) By G. A. Parwez (Translated by: M. Alam)

Episode No. 3

Only that progress and evolution will sustain in the long run in which all members of human family are equally respected and involved. Otherwise, a society no matter how advanced and evolved stagnates and suffers intellectual and cultural death and will descend into hell like other nations. The Quran has used the word  $\neq (Jaheem)$  for hell which means stagnation. Whenever a nation starts stagnating that is when its hell begins.

*Taste of laziness from action is self-imprisonment; The hunter waylays its victim if its hands fold up!* 

This is the secret of progress and evolution that the Quran mentioned 1400 years ago, and which only now modern sociologists and anthropologists have started discovering it. But we do not have to go outside to seek the proof of it; the proof resides in our own house. That is, the history of the rise and fall of Muslims is a reflection of this reality.

## Causes of our rise and fall

When a small group of individuals from the land of Hijaz understood the power of this Quranic wisdom then they created such a unified party – by removing all the distinctions of: ruler and ruled; high and low status; rich and poor; and Arab and non-Arab – with the underlying core principle that in every individual's effort and earning ability, all are equal participants. After the opening Surah the Quran has described the attributes of such individuals when it declares: وَمِعْارَزُوْنَعْهُمْ يَنْفُعُونَ (2:3) – whatever We have provided for them they keep it open for the betterment of others. What is the limit of this opening? The Quran replies: وَيَسْتَلُوْنَكَ مَاذَا يُنُفِقُوْنَهُ قُلُ الْعَفُو - They also ask you as to how much they should spare for the help of others. Say: all that is surplus to your needs. This they were commanded to do. But they went beyond this: They always give preference to the needs ) وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُيْهِ مُرَوَكُو كَأَنَ بِهِمْ خَصَاصَهُ \* of the others, even if they themselves are indigent and living a life of hardship. Today, it has become a puzzle as to what is the economic system of Islam. And if someone is told that no surplus wealth remains with anyone in this system then he sees the germs of communism in this system. However, when the philosophy of evolution of human abilities as given in the Quran is understood, then there remains no mystery in understanding its economic system. As mentioned above, its philosophy is that a system in which an

ماہنامہ **طلوعیل (**)

individual, or a group, or a nation keeps to itself the output of its efforts, then the progress of that individual, that group, that nations stops; and it cannot move forward after reaching a certain point. The Quran calls this type of mentality as بخل *Bukhl* or miserliness) and says: بخل عَنْ نَقْسُه'. (47:38) – They should know that the one who is miserly in this matter, in fact, harms none but himself. He stops his own self's development. In contrast to this, a group or a nation develops itself further when it tries to help develop others; he himself receives the same in return. This was the crux of the principle that that small group of the people of Hijaz had understood. The result was that their progress became limitless. There was neither any mystery, nor any puzzle, nor any ideology beyond understanding, nor any supernatural formula in this limitless achievement.

## What happened later?

Well, the later followers abandoned that principled law of evolution. They restricted the wealth individually and within limits of their family. One group within the nation became the ruler and thus power and authority became limited within a particular group. And beyond this the entire nation imprisoned itself within its boundary walls of nationhood by ignoring the concept of universal brotherhood of humankind. This was the condition of worldly people. And the so-called people of God imprisoned themselves for "spiritual" progress within the walls of monasteries cutting themselves off from the rest of humanity. And on top this, the people of Sharia started telling that Islam's purpose is achieved if everyone became pious in their own boundary walls of individual religions. The result was that the nation of Islam as a whole stopped at the place where it was; and became fossilized in time capsule. This is the hell or جحيم (Jaheem) that the Muslim nation is in since that time. The meaning of stopping at one place is that intellectual abilities of such a nation become devoid of evolution. That is, that nation does not possess the abilities of thinking and rational understanding. How clearly the Quran describes this situation when it says: ) وَقَالُوْا لَوُ لَنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كَنَّا فِي آصَحِبِ السَّعِيْرِ (67:10) - Truly we did not utilize our intellect and ability to think; and we opposed him (the warner) with sheer prejudice and stubbornness. Had we listened to him attentively and used our intellect, we would not be in this Hell?

There is another point to note here. A nation that abandons its thinking at a certain point of its evolution deceives itself that *that* is its pinnacle of humanity; and that no other nation can reach that level. That is how it pretends itself that its hell is heaven; and does not want to get itself out of the hell it is really in. In other words, it does not see its hell. This is because one can only

## 62

see the prevailing hell only if one has the ability to see it: وَبُرِّدَتِ الْجَحِيْمُ لِمَنْ يَرَى (79:36) – Hell will become visible to those who are capable of seeing it.

## Summary of our discussion until this point

This was, my dear friends, the related point that had come in the course of our discussion about why the Quran puts so much emphasis on universality of the humankind. Since we drifted somewhat from our topic, it seems necessary at this point to recap the story in few words in order to maintain continuity with what we were discussing until this point.

- 1. The difference between secular state and divine state is that to secular state the only thing counts is the protection of national interests; and political opportunism and expediency become the tools and policies to achieve them. On the other hand, the purpose for which the divine state strives is to protect the eternal principles or universal permanent values; and lays down policies and procedures to implement them in real life. The secret of humankind's welfare and benefit, and its progress and evolution lies in practical realization of these eternal principles.
- 2. These eternal principles are clearly spelled out in the Quran. The constitution of the Islamic state is built on these principles.

## Fear and grief

The Quran has summarized in just few words the result of the divine state: (2:38) – those who will order their lives in accordance Our guidance, will suffer no fear and sorrow. Those who tread the life under the guidance of Allah's book will remain free of fear and free of grief.

To remain free of fear is political security and to remain free of grief is economic independence. There would be no political oppression of any kind in this state. There would be no economic dependence of any sort in this state. In the words of Iqbal:

There will be no dependence in this state of any kind; This is the meaning of the clear Sharia, in a nutshell!

## Form of government

As far as the form of government is concerned, the Quran has not given any specific details about it. But it does specify an eternal principle behind it: وَٱمْرُهُمْ شُوْرَى يَبْتُهُمْ (42:38) – They decide their affairs through mutual consultations and according to Divine Laws. Matters of state will be decided by mutual consultation of the Ummah in the light of the Quran.

ماہنامہ ط<del>کو کا</del>ل

The machinery of government will not reside under the control of any individual, or family, or group. This will remain under the collective trusteeship of the Ummah which will hand it to its representatives. And as has been mentioned earlier the standard for selecting Ummah's representatives will be: التَّا الْمُوْعِنْنَ اللَّهُ الْعَانَ اللَّهُ عَانَ اللَّهُ اللَّعُانَ اللَّهُ الْعُلَيْلُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُالْعُالْ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الللللْعُلْ

Those who are the closest in obeying the laws of Allah will be the most respected. And these people will represent the Ummah who, by adhering to the boundary lines of eternal universal principles of the Quran, will form the detailed laws and will decide the form of government depending on the demands of the time and the circumstances.

My dear friends, you would have realized by now that Islamic government is not the name of any specific form or style of government. It is a means to protect and propagate the permanent values as determined by the Quran; and the government machinery is to practically establish and implement them. Whatever means are acquired to achieve this goal will be called Islamic provided that these means do not violate the principles of the Quran. By keeping the Quranic values intact, whatever style or form of government is adopted that will be Islamic.

## **Difficulties in constitution making**

In the light of these explanations, my dear friends, could there be any difficulty in drafting and compiling an Islamic constitution? In this process all the difficulties that we encounter are our own – conscious or unconscious – selfcreations. Our most fundamental mistake is that we take Islam (without thinking) as one comprising of rituals and Sharia laws of the period when the train of  $\dot{\omega}_{\pm}$  (*Deen*) was hijacked by kings and put on a different track. Unless and until we come out of this misunderstanding and keep accepting that version of "Islam" as the true Islam, even the concept of Islamic constitution won't appear before us. Those who are involved in this misunderstanding must understand that the religion of "Islam" that they are promoting; and the Sharia law that they are pushing for adoption as the state's constitution; and think that this way we will regain our standing as a developed nation among the community of nations – then they are gravely mistaken. What they are advocating is the non-Quranic religion in the name of Islam. The Quran's  $\omega_{\pm}$ 

#### 64

دين (Deen) guarantees its followers the leadership of the world among its contemporary nations, let alone being in the ranks of developed nations.

The religion of the enliven hearts is not a pipedream;

They create another world from the dust of old realm!

And when it is the fact that our current religion is not the real Islam then asking its custodians to give us the Islamic constitution is nothing but self-deception.

Who knows who has told these naivetés? One who picks up sword becomes Farhad!

## Our scholars and Islamic constitution

The prerequisite for Islamic constitution is that one must have full comprehension of the permanent values of the Quran and be knowledgeable about the contemporary issues of the time. As for our Ulemas, the so-called Islamic scholars, they are devoid of both. Therefore, to turn to them for framing the Islamic constitution is fundamentally wrong. In the words of Iqbal:

What is nation; and what is leadership of nations? Howsther Mullaher of szitual-basied Islam could fathom? الله يامرتم أن تودوا الأمنية إلى الله علم من الملية vs:

The Quran says: (4:58) – In order to establish the Quranic system, it is necessary to entrust responsibility to those who are capable of discharging it. Drafting a constitution requires huge responsibility. It is a great trust on behalf of the people. It cannot be entrusted to those who are not worthy of this trust. Otherwise, it will be a breach of trust. We made this mistake once and have been suffering for nine years. If we lose this opportunity again – which Allah has given us – to redeem ourselves, then our punishment will be much severe this time.

My dear friends, at this time I want to clarify one point. When I criticize the custodians of our present religion then it is not directed against any specific individual but to the institution of priesthood which has no place in Islam. As for individuals, there are many whom I respect very much because of their character and integrity.

## If people become pious then State will become Islamic

In regards to Islamic constitution it is heard from certain quarters that if people become true Muslims; if they become pious; if they become honest – then the state will automatically become Islamic. This logic is very interesting. This is similar to saying to those who are in-charge of government: Please fix the machinery that runs the government so that the crimes and corruption disappears; so that respect for laws develops in people's hearts; so that they could live in peace and security. In reply to this the government will say: if people respect the laws; if they don't commit crimes and live life as peaceful citizens – then the government will automatically become good.

The Quran mentions a great point in regards to the above arguments. It says that as far as individual ethics is concerned it is found just about everywhere. No one advocates:



lying, stealing, deceiving, oppressing, exploiting people, etc. In contrast, it is encouraged everywhere that: be honest, don't steal, don't deceive, don't oppress, live a life of piety, etc. But, despite this, it is a fact that people do not practice what they preach. Religion only preaches; it only considers its duty to give sermons to people about piety and honesty. The Quran says that sermonizing is not enough. People won't become pious and honest by sermons only. It is not because the sermons do not have impact on people; it is not that people do not want to become honest and pious. Except few who are deliberately criminal minded, pathologically dishonest, and willfully transgressing; most people want to live life along the right path, but, despite this, they are not able to. It is not their fault in this. It is extremely difficult, if not impossible, to lead life on the right path in wrong and corrupt society. It may be the case that an individual may develop good personal qualities in his character; but in collective societal matters individual reform would never become effective. For this it is necessary to establish a society in which it is not only easy to lead life on the right, but that it should also be comfortable and satisfying. That is, just as it is extremely difficult, and one faces roadblocks after roadblocks at every step, to lead a right life in a wrong society; in the same way, in the right society, it becomes extremely difficult for a person to lead wrong life in a right society.

Just as water flows easily downstream, it becomes easier to lead life on the right path in a right society.

## The Quran, the truth teller

The Quran tells the people of the book: مُصَرِقًا لَمَا مَعَدُمُ (4:47) – O Prophet (PBUH)! Tell these people of the book: that not only I have brought a Book, the Quran, which is the complete code of life, but also that it validates the claims made in your scriptures. For example, you say that oppressors will never be able to flourish. The Quran also says this: (6:135) – Allah never lets the oppressors succeed. But despite your sermons, oppressors continue to succeed. So, I have brought the practical program which actually proves that oppressors will not succeed. The name of this practical program is Islamic state. It is impossible for an individual to put the world on the right path. The forces of evil are so strong and so wide-spread that it is impossible to face them individually. The Quran teaches us to face the facts. That is why it does not tell something to individuals which is beyond their power.

## The goal of mysticism

The Quran declares that mysticism is not from Allah, but it is an ideology created by human mind. This ideology does not mean that one need to go to jungle and lead a life of asceticism. The meaning of this ideology is to live individual life; to try to be pious on an individual basis. The Quran declares this type of life against Allah's will of leading a collective life. This is what it calls Islamic state.

## How Islamic state makes people pious?

At this point let us make it clear that the Islamic state does force people to become pious. Force is used only against deliberate transgressors of laws. It has a different program for making normal people pious. To Be Continued...

| نومبر2018ء                | 66                                                                                                                    | ماہنامہ طکو <u>مجل</u> ل |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ان کومشهود یا بارآ ور     | انسانی ذات میں بیصفات بطورممکنات زندگی مضمر یاخوا ہیدہ شکل میں ہوتی ہیں۔                                              | (ب)                      |
|                           | Actu) كرنا ہوتا ہے۔                                                                                                   | alise)                   |
| غات م <i>یں جذ</i> بات کا | صفات خداوندی کے جذبات سے بلند منزا اور مبرا ہونے کے بالمقابل انسانی صد                                                | (5)                      |
|                           | ہے۔شہو دِصفات سے پہلے جذبات پر پورا پورا کنٹر ول کرنالا زمی امر ہوتا ہے۔                                              | دخل ہوتا۔                |
| اپنےاندرمنعکس کیا         | نقصودی <sub>ب</sub> ی ہے کہان صفاتِ خدادندی کومعیار بناتے ہوئے ہ <sup>م</sup> مکن استعداد سے انہیں                    |                          |
| رنگ (صبغته الله)          | سانی ذات میں ان صفات کی نمود ہوتی جاتی ہے وہ خدا کا قرب حاصل کرتا ہوااس کے                                            | جائے۔جوں جوں ان          |
| فاقت کا ہوجا تا ہے        | ں طرح وہ خدا کے خلیقی پر دگرام میں شریک ہوتا جا تا ہےاور خدااور بند <mark>کے اتعلق</mark> ر                           | میں رنگا جاتا ہے۔ا       |
|                           | ار فیق اعلیٰ ہوتا ہے۔                                                                                                 | جس میں سہر حال خد        |
| میان اورسیرت میں          | ی کی انسانی ذات میں نمود سے جوں جوں اس کی <sup>نش</sup> ودنما ہوتی جاتی ہے ٔ بیراس کے ا                               | 6- صفاتِ خداوند          |
| اربننے کے قابل ہو         | تی ہے۔اس طرح وہ ارتقائی مراحل سے گذرتے ہوئے حیات بعدالمات کا امیدو                                                    | مزيد پختگى كاباعث بن     |
|                           | م کے حصول کے بعد وہ مزید ارتقائی مراحل طے کرنے کی صلاحیت حاصل کر سکے۔                                                 | جاتا ہےتا کہاس مقا       |
| ہم و کریم بھی ہےاور       | ی متعدداور <b>متنوع ہونے کے علاوہ <sup>ب</sup>حض مقامات پڑ</b> با <i>ہمد گر</i> متضا دبھی ہیں۔مثلاً وہ ر <sup>ح</sup> | 7- صفاتِ خداوند          |
| صفت كاظهور هوادر          | ، ( کیریکٹر ) کے معنی بیہ <del>ہی</del> ں کہ جس جگہ جس قشم کی صفت کی نمود ضروری ہو وہاں اس                            | جباروقهار بھی۔ذات        |
| تی ہونے کےمواقع           | ر ظہور ہوجس قدراس موقع پر اس کی ضرورت ہو۔اگر غفور درجیم کی صفات کے اطلان                                              | حسنی کے تحت اس قد        |
| ناہے۔                     | ، کی صفات کاظہور ہوجائے تواس سے نظام ِ عالم میں اصلاح کی بجائے فسا دبر پا ہوسکز                                       | پرقهاريت وجباريت         |
| ان صفات کا اظہار          | ں ان صفات کی نمودایسی شے نہیں جس کے متعلق دوسرے کو کچھلم ہی نہ ہو سکے۔                                                | 8- انسانی ذات میں        |
| سان کا کیریگڑ کہتے        | دار میں ہوتا ہے جو مرئی اورمحسوں شکل میں ہرایک کے سامنے آ جا تا ہے۔اسی کوا ز                                          | انسان کی سیرت وکر        |

-U!



| PUBLISHED SINCE 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBAL <sup>R</sup> AND QUAID-E-AZAM <sup>R</sup> |                                                                                |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| CPL.NO. 28<br>VOL. 71                                                                         | Monthly TOLU-E-ISLAM                                                           |  |  |
| ISSUE                                                                                         | 25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan<br>Phone. 042-35714546, 042-35753666         |  |  |
| 11                                                                                            | E-mail:idarati@gmail.com<br>Web:www.toluislam.com www.facebook.com/talueislam/ |  |  |

