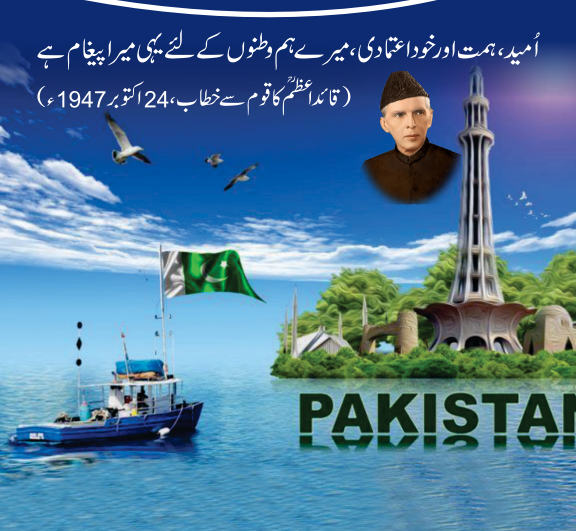


علامها قبالؓ کےایماءاور قائداعظمؓ کی خواہش پر 1938ء سے شائع ہونے والا ماہنامہ

'' کُلِ نَبِی بَعْلِ کی' (الحدیث) حضرت محمد مَاللَیْظِ کے بعد نبوت کا ہر دعویٰ باطل ہے



# المُعَالِكُ الْحَالِ الْحَالِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلِيلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِيِي الْعَلْمِي الْعَلْمِي الْعِلْمِي الْع

## قرآن کی روشنی میں اللہ اور انسان کا تعلق

1- الله كى ذات كے متعلق ہم ازخود كي خيبيں جان سكتے انسان زمان و مكان ميں مقيد محدود علم كى صلاحيت ركھتا ہے اوروہ المحدود كے علم ركھنے كى قدرت نہيں ركھتا۔ خدانے اپنی جن صفات كوقر آن ميں بيان كيا ہے ان سے ہم اس كے متعلق اتنا ہى اندازہ كر سكتے ہيں۔

2- خداتمام کا ئنات کا خالق اوراس پرمطلق اختیار رکھتا ہے۔خدا کی صفاتِ مطلق کا مطلب بھی یہی ہوتا ہے کہ اللہ ہر چیز پر قادر ہے اور وہ ہر چیز کے بیانے ان مطلق صفات کے تحت بنا تا ہے۔قرآن نے صفاتِ خداوندی کا ذکر الاساء الحسنیٰ کہہ کر مزید وضاحت کی ہے۔ حسن صحیح سی تعاسب (Proportion) کا نام ہے۔اگر کسی شے کا ذرا سا تناسب بھی بگڑ جائے تو اس کاحسن باقی نہیں رہتا۔الاساء الحسنیٰ خدا کی ذات مے مختلف پہلو (Facets) ہیں خدا کی ذات موجود فی الخارج ہے اور چونکہ کممل ترین اور بلندترین ہیں۔

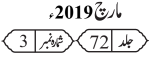
3- قرآن کے بعدوجی کا سلسلہ منقطع ہونے کی وجہ سے صفات واقدارِ خداوندی کے علم کا حصول اسی قرآن کریم کے ذریعے ہی مکن ہے جسے قیامت تک کے لئے نوع انسانی کی ہدایت کے لئے محفوظ کر دیا گیا ہے اور اس کے علاوہ اللہ کی ہدایت جانے کے لئے کوئی صورت نہیں ۔ لہذا اس کی اطاعت کا بھی یہی مفہوم ہے کہ قرآن کریم میں دیئے گئے اقداروا حکام کی اطاعت کی جائے اس کو پکارنے کے معنی بھی بیں کہ زندگی کے ہر دورا ہے پڑاس کی دی ہوئی را ہنمائی سے دریا فت کیا جائے کہ ہم کس راستہ کو اختیار کریں ۔

4- خدا کی ذات میں اس کی صفات کممل ترین شکل میں جلوہ بار ہوتی ہیں۔ بجزان صفات کے جن کا تعلق خالصتاً خدا کی لامتنا ہیت اور لامحدودیت سے ہے انسانی ذات کی بنیادی صفات خدا کی طرف سے ودیعت کی گئی ہیں اس فرق کے ساتھ کہ:

(الف) انسانی ذات کی پیصفات محدود سمٹی ہوئی شکل میں ہوتی ہیں۔

بقيه شفحه نمبر 68 پر









| صفحةنمبر | مصنف                       | عنوان                                                 |
|----------|----------------------------|-------------------------------------------------------|
| 3        | اداره                      | لمعات: سپاسنامه، بخدمت قائداعظم محمعلی جناح "         |
| 8        | غلام احمد پرویز ّ          | اسلام کے مقابل اسلام (قسط دوم )                       |
| 25       | خواجهاز ہرعباس،کراچی       | چینی نظام اورریاست مدینه کے درمیانی فاصلے             |
| 35       | ڈاکٹرانعام الحق،اسلام آباد | دوتو می قرآنی نظریه، پرمطالبه پاکستان، ( قسط نمبر:25) |
| 48       | محرعلی صابر صدیقی          | نوجوانوں كاصفحه بخل سينا (نشست نمبر:12)               |

مجلسبادارت ڈاکٹرانعام الحق، ڈاکٹرمنظورالحق خواجہاز ہرعباس

مدیرانظامی:محدسلیماختر

قانونی مشیر: ملک محرسلیم ایڈووکیٹ

\_\_\_\_\_\_ اداره کامضمون نگار کی تحریر سے گُلّی اتفاق ضروری نہیں۔

#### ENGLISH SECTION

Principle for Success and Reasons for Downfall – By Sir Syed, 1896

(ترقی کے اصول اور شنزل کے وجوہ)

(Translated by: Mansoor Alam)

[Maqalaat-e Sir Syed; Ed. Maulana Ismail Panipati; Publisher, Majlis-e-Taraqqi-e-Adab, Lahore, 1963]

زرتعاون:50روپے فی پرچہ پاکستان:550روپےسالانہ رجسٹرڈڈاک:800روپےسالانہ بیرون ملک:2500روپےسالانہ رجسٹرڈڈاک:5000روپےسالانہ

Phone: 042-35714546 (پاکستان) 54660ء کلبرگے، لاہور 54660ء (پاکستان) 25-B گلبرگے، لاہور 54660ء

idarati@gmail.com www.facebook.com/Talueislam

#### Bank Account Idara Tolu-e-Islam

National Bank of Pakistan, Main Market Branch Gulbarg Lahore For Domestic Transactions
Bank A/C No: 0465004073177672
Bank A/C No: 0465004073177672
Swift Code: NBPAPKKAA02L

ادارہ طلوع اسلام (رجٹر ڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قر آنی فکرعام کرنے پرِصَر ف کی جاتی ہے َ

اشتیاق اےمشاق پر نظرز سے چھپوا کر B-25، گلبرگII لا ہور سے شاکع کیا

## طاوعال

سرشک چیتم مسلم میں ہے نیساں کا اثر پیدا خلیل اللہ کے دریا میں ہوں گے پھر گہر پیدا کتابِ ملتِ بینا کی پھر شیرازہ بندی ہے یہ شاخ ہاشمی کرنے کو ہے پھر برگ وہر پیدا ربود آن ترک شیرازی دل تبریز وکابل را صبا کرتی ہے بوئے گل سے اپنا ہم سفر پیدا اگر عثمانیوں پر کوہِ غم ٹوٹا تو کیا غم ہے کہ خونِ صد ہزار انجم سے ہوتی ہے سحر پیدا جہاں مانی سے ہے دشوار تر کارِ جہاں بینی حگر خوں ہو تو چشم دل میں ہوتی ہے نظر پیدا ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری یہ روتی ہے بڑی مشکل سے ہوتا ہے چمن میں دیدہ ور پیدا نوا پیرا ہو اے بلبل کہ ہو تیرے ترنم سے کبوتر کے تن نازک میں شاہیں کا جگر پیدا ترے سینے میں ہے پوشیدہ رازِ زندگی کہ دے مسلماں سے حدیث سوز وساز زندگی کہ دیے

(بانگ درا علامه اقبال)

### بِسُالِلَّهُ إِلْهِزَ الرَّحِيْدِ

لمعاث

سياسنامه

بخدمت قائداعظم محمطي جناك

(23ارچ1940ء)

مارچ 1940ء کے آل انڈیا مسلم لیگ کے تاریخی اجلاس میں طلوع اسلام نے بھر پورشر کت کی۔ اپریل 1940ء کے شارہ میں اس اجلاس کی روئیداد میں طلوع اسلام کے اُس سٹال کا ذکر بھی ملتا ہے جو اجلاس کے دوران لیگ کے پنڈال کے باہر نصب کیا گیا تھا۔ سٹال کی تفاصیل بیان کرتے ہوئے مدیر طلوع اسلام کصح بیں کہ'' سٹال سے بھارا مقصد پی فلٹوں کی اشاعت سے کہیں زیادہ کرم فرمایانِ طلوع اسلام سے ذاتی طور پر متعارف ہونا تھا اور شکر ایز دی کہ اس باب میں ہم فائز المرام واپس لوٹے بہیں نید کھے کہ تواں باب میں ہم فائز المرام واپس طلوع اسلام سے پہلے بھی واقف نہ ہو۔ یہ سب اللہ تعالیٰ کے فضل وکرم کا صدقہ ہے کہ جواس مر دِموش کی دعاؤں کے ففیل طلوع اسلام سے پہلے بھی واقف نہ ہو۔ یہ سب اللہ تعالیٰ کے فضل وکرم کا صدقہ ہے کہ جواس مر دِموش کی دعاؤں کے ففیل بھار باعث صدمسرت تھا کہ جو حضرات ہواں تشریف لائے۔ ان کا ادارہ سے محض ایک رسالہ کے خریدار کا ساتعلق بھی نہ تھا بلکہ وہ اپنے آپ کو ادارہ کا ایک جز سیجھے وہاں تشریف لائے۔ ان کا ادارہ سے کہا کہا ہوائی تھا۔ سٹال پر و یسے بھی بھاری تو قعات سے بڑھ چڑھ کر رونق رہی اور اس بچوم میں بھارے بعض احباب اگر بھار اہا تھونہ بٹاتے تو جمیں بڑی مشکل کا سامنا ہوتا۔ بعض کتا ہیں سٹال پر اتن جلد ختم ہو اس بچوم میں بھارے کو ایوس لوٹنا پڑا۔''

یا در ہے کہا دارہ طلوعِ اسلام کا دفتر اُن دنوں دہلی میں تھااورغلام احمد پرویز جھی دہلی ہی میں مقیم تھے۔

آل انڈیامسلم لیگ کے مذکورہ بالا اجلاس میں شرکت کے لئے نہ صرف بید کہ ادارہ طلوعِ اسلام کا وفد دہلی سے لا ہورآیا بلکہ اپنی والہانہ محبت اور عقیدت کے پیش نظر ادارہ نے اس تقریب میں قائد اعظم محمد علی جناح سے کی خدمت میں ایک سپاسنامہ بھی پیش کیا جو تاریخ کا حصہ بن چکا ہے۔ ذیل میں تجدیدیا داشت کے لئے اُسے آج پھر سامنے لایا جارہا ہے۔ (مدیر)

به شرف نظر

شیر ببیشهٔ بیبا کی وحریت صیغمِ نیبتانِ جرأت وبسالت \_شاہینِ افلاک ِتد بروسیاست \_ پروانهٔ شمعِ اخوّت وحمیت \_طرهٔ کلا ہِ مُلک وملت \_ بطلِ جلیلِ ہندیاں \_ وقائمِر اعظمِ اسلامیان \_محتر م المقام جناب مجمّعلی جناح (مدخلاءالعالی)

حريت نواز!

ذراتصور میں لایئے ایسے وقت کو کہ ایک وحشت انگیز ہولناک بیابان میں راہ گم کردہ مسافروں کا ایک بکھرا ہوا قافلہ نشانِ منزل سے مایوں ہوکرضعف ِعزیمت سے یا شکستہ بیٹھ چکا ہو۔ایک در ماندہ راہرو کی صدائے در دناک جوآ وازِ رحیل کا کا م دے رہی تھی، فطرت کے اٹل قوانین کے تحت خاموش ہو چکی ہو۔ شام کا بھیا نک سناٹا۔ سرپرمنڈ لانے والی شبِ تیرہ وتار کی ہیت انگیزیوں کا پیام جا نکاہ دےر ہاہو۔غاروں میں جھیے ہوئے درندوں کے یاؤں کی آہٹ موت کوقریب ترلا تی نظرآ رہی ہو۔ درختوں کی اوٹ میں بیٹھے ہوئے رہزنوں کی ریشہ دوانیاں دامنِ صحرا پر پھیلتے ہوئے اندھیرے کے ساتھ بڑھتی چلی آ رہی ہوں۔وہلوگ جن کی قیادت وسیادت پر بھروسہ تھا، برادرانِ بوسف کی طرح اپنے قافلہ کی گراں بہامتاع دوسروں کے ہاتھ ﷺ ڈالنے کی فکر میں ہوں غرضیکہ ہلا کت یقینی اور تباہی اٹل معلوم ہوتی ہو۔افرادِ قافلہ میں سے جن کے دلوں میں اس الم انگیز کیفیت کا احساس ہوان کی نگاہیں رہ رہ کرآ سان کی طرف اُٹھے رہی ہوں کہ دُوراُفقِ اُمید سے ایک شاہسو اررواں دواں أميدول كى ايك دنياا پيغ ساتھ لئے ان سوختہ سامانوں كى طرف بڑھتا چلاآئے منتشرافرادِ كارواں كو پھر سے ايك مركز پرجمع ہونے کی دعوت دے اورا پنوں اور بیگا نوں کی تیار کردہ ہلا کت وبر بادی کی گھاٹیوں سے بیا تا ہوا انہیں کسی محفوظ مقام کی طرف لے جانے کی فکر کرے۔انداز ہ فر مایئے کہ جوقلبی کیفیت اس وقت اُن راہ گم کردہ مسافروں کی ہوگی ، وہی حالت آج مِلتِ اسلامیہ(ہندیہ) کی ہے۔تحریکِ آزادی کے آغاز سے مسلمانوں کی عمومی حالت بیٹھی کہ بیریت کے ذروں کی طرح بگھرے پڑے تھے کہ تیز ہوا کا جھونکا آتا اور انہیں إدھرے أدھراً ڈالے جاتا۔ پانی کی روآتی اور اُنہیں اپنے ساتھ بہالے جاتی۔اس کاروانِ بےسالار کی متاعِ گراں بہا کولوٹنے کے لئے چاروں طرف سے قوتیں ہجوم کر کے آرہی تھیں۔غیرتوغیر، خودا پنوں کی بیرحالت تھی کہان کی سحرطرازیاں اورفسوں سازیاں ملت بیضا کوخدائے طورسینا سے ہٹا کر گوسالہ پرتتی کی دعوت دېتى تھىي غرضىكە جالت يەتھى كە

نشانِ راہ دکھاتے تھے جو ساروں کو ترس گئے تھے کسی مردِ راہ دال کے لئے قوم کی سیح راہ ہمائی کرنے والے ایک ایک کرکے چل سے تھے۔ بزمِ ملت کی آخری شمع جس کی ضیاء پاشیوں سے لاکھوں آئکھیں پُرنورتھیں۔ 21 پر بل 1938ء کی جی کو بچھ چکی تھی۔ اس کس میری اور بیکسی کے عالم میں اللہ تعالیٰ نے اِس منتشر قافلہ کی شیرازہ بندی کے لئے آپ کی ذاتِ گرامی کو چُن لیا اور آپ کی نظاہِ دُوررس نے اس قافلے کو بتایا کہ ان کے گردوپیش منتشر قافلہ کی شیرازہ بندی کے لئے آپ کی ذاتِ گرامی کو چُن لیا اور آپ کی نظاہِ دُوررس نے اس قافلے کو بتایا کہ ان کے گردوپیش کس کس قسم کی خطرناک گھاٹیاں موجود ہیں۔ وہ گھاٹیاں جن میں کہیں 'متحدہ قومیت' کے دام ہمرنگ زمین میں کہوڑ حرم کو پھانسے کی تجویز میں ہورہی تھیں۔ کہیں کسی منبر سے یہ آواز آر بی تھی کہ قومیتیں مذہب سے نہیں، اوطان سے بنتی ہیں اور یوں اس طائر لا ہوتی کے بال و پر کوغبار آلودہ ارض وہوم بنا کرائمت رسول نگاٹی کی کا فقہ لِنّاس کو جغرافیائی حدود کی آب وگل میں محبوں کیا جارہا تھا۔ کہیں'' وَامُدُرُ ہُمُدُ شُوْد کی بَیْنَہُ ہُمُ ہُمْ \* '' (42:38) کی حامل قوم کی نگا ہوں میں مخلوط انتخابات کے سراب کو آب جیواں بنا کر دکھا یا جارہا تھا۔ کہیں انگریز کے خلاف ''میں میاگریز کے خلاف'' کے خلاف ''می میں کی امامت وقیا دے کو از کے فتاو کی شائع ہور ہے تھے۔ قرار دیا جارہا تھا۔ کہیں انگریز کے خلاف'' کے خلاف'' کے طلسم سے کفارو شرکین سے تو لئی کے جواز کے فتاو کی شائع ہور ہے تھے۔ قرار دیا جارہا تھا۔ کہیں انگریز کے خلاف'' می خلاف'' کے طلسم سے کفارو شرکین سے تو لئی کے جواز کے فتاو کی شائع ہور ہے تھے۔

ایک طرف ایک مغنی آتش نفس سرودگاہ واردھا کی مستعار لے میں بیخواب آور گیت گار ہاتھا کہ عالم گیر سچائیاں تمام مذاہب میں کی سال طور پرموجود ہیں اس لئے اسلام کو سی دوسرے مذہب پر کوئی فوقیت نہیں۔ دوسری طرف پچھ خداوند کمتب شاہین بچوں کے لئے، اہمسا کی بازوشکن تعلیم کی اسکیمیں تیار کررہ ہے تھے۔ ہندوا پنے ذہن میں ''رام رائ '' کے قیام کے منصوبے باندھ رہا تھا اور اس کے لئے انگریز ہے ''شریفانہ معاہدے' 'شریفانہ معاہدے 'Gentleman Agreement' ستوار کررہا تھا۔ ہندووک کے شوروغوغا سے متاثر انگریز بھی مسلمانوں کو بلا تامل ہندو کے ہاتھ میں دے دینے پر آمادہ تھا کہ دوہ اپنی پانچ ہزار سالہ غلامی کا جذبہ انتقام اس کے متاثر انگریز بھی مسلمانوں کو بلا تامل ہندو کے ہاتھ میں دے دینے پر آمادہ تھا کہ دوہ اپنی پانچ ہزار سالہ غلامی کا جذبہ انتقام اس کے خون سے ٹھنڈ اگریے۔ جولوگ اغیار کی صفوں میں کھڑے ہوکرملت اسلامیہ کی نمائندگی کے دعوئی کررہے تھان میں اتنا سجھنے کی تو حدید کوا چھوتوں کی صف میں ملاد یا۔ انگریز راضی تھا کہ وہ نجر ہلال، جس کے بین ام ہونے کے خوف سے کا بجر تھیاں بیں ہمیشہ دھڑکن رہتی تھی ، اسے گڑگا کی لہروں میں بہاد یا گیا کہ اس کس میری کے عالم اور اس خلفت کردیا اور یوں ان کے تصورات کی مسین دنیا کوا یک خواب پریشان میں تبدیل کر کے رکھ دیا اور ساری دنیا پراس حقیقت عظامی کو واضح کردیا کہ ۔۔۔

مسین دنیا کوا یک خواب پریشان میں تبدیل کر کے رکھ دیا اور ساری دنیا پراس حقیقت عظامی کو واضح کردیا کہ ۔۔۔

آساں نہیں مثان نام و نشاں ہمارا

#### بطل جليل القدر!

ہمیں خوب احساس ہے کہ آپ کی منزل کس قدر کھٹن اور راستہ میں کس قدر مشکلات کا سامنا ہے۔ جہاں تک غیروں کا تعلق ہے مسلمان جیسی منتشر قوم کے مقابلہ میں ہندوستان اور برطانیہ کی دوبڑی قوتوں کا متحدہ محاذہ ہی کچھ کم سنگ گرال نہیں لیکن غیروں سے کہیں زیادہ مہیب اور جان گداز مشکلات خود اپنوں کی پیدا کردہ ہیں۔ان' اپنوں'' کوجھی چھوڑ ہے جومحض اپنی سنہری اور روپہلی مصلحت کوشیوں کی خاطر نشرگاہ واردھا (Radio Station) کے آلات مکبر الصوت (Loud) بنی سنہری اور روپہلی مصلحت کوشیوں کی خاطر نشرگاہ واردھا (Radio Station) کے آلات مکبر الصوت (Speakers) بنے ہوئے ہیں۔وہ تو اس مخالفت پر مجبور ہیں لیکن سب سے زیادہ ماتم تو ان' مخلص منافقین'' کا ہے جن کی رفاقت وجمایت بیش ازیں نیست کہ

#### كافرنتوانى شد، ناچارمسلمان شو

جن کا مقصدِ وحیدا پنے طرۂ وجاہت کا قیام وبقا ہے۔خواہ بیآ ستانۂ خواجہ یثر ب سے وابستگی ظاہر کرنے سے حاصل ہوجائے یالشکرِ بولہی میں شمولیت سے۔ بایں ہمہ نہ ان غیروں کا ہجومِ مخالفت ایبا ہے کہ اس سے پچھ خوف کھایا جائے اور نہ اپنوں میں سے بعض کی نواز شہائے بیجا اور دوسروں کے طعنہ ہائے دلخراش ایسے کہ ان کاغم کھایا جائے۔ کہ جوحق پر ہواسے کسی کی مخالفت کی کیا پر واہوسکتی ہے۔

گر کیا غم کہ تیری آشیں میں ہے ید بیضا

رہے ہیں اور ہیں فرعون تیری گھات میں اب تک

حريت مآب!

ہمیں اس بات کا بھی علم ہے کہ سلمانوں کی موجود، تگ ودوحیات میں جونصب العین آپ کے سامنے ہے وہ وہ ہی ہے جو ہر مسلمان کی نگا ہوں کے سامنے ہونا چاہئے۔ جس کے دل میں بہ حیثیت مسلمان زندہ رہنے کی تڑپ اور اپنی نسلوں کو بہ حیثیت مسلمان رکھنے کی آرزو موجزن ہے او رکسے معلوم نہیں کہ وہ نصب العین ہندوستان کے اندر ایک اسلامی ہند(Muslim India) کی تشکیل کے سوااور کچھ نہیں۔ جس طرح آپ احوال وظروف کا صحیح جائزہ لیتے ہوئے قدم بقدم اس درخشندہ نصب العین کی طرف بڑھتے جارہے ہیں وہ آپ کی بلندنگہی اور حسن تدبر کا آئینہ دار ہے۔ سطح بیں لوگوں نے آپ کو صرف ایک فاضل مقنن اور دیدہ ور مدبر کی حیثیت سے ہی پہچانالیکن جن لوگوں کو آپ کے قریب ہونے کی سعادت نصیب ہوئی ہے وہ خوب جائزہ پی کہ مبداء فیض نے آپ کو اس قدر ذہن رسا کے ساتھ ساتھ کس قدر دلی پُرسوز و پُر درد کی نعمتوں سے نواز اہے۔

خرد نے تجھ کو عطا کی نظر حکیمانہ سکھائی عشق نے تجھ کو حدیثِ رندانہ اورقلب ونظراورعقل وعشق کا یہی امتزاج ہے جوایک ناخدائے کشتی کملت کی متاعِ گراں بہاہے۔ نگہ بلند، سخن دِل نواز، جال پُر سوز یہی ہے رختِ سفر میرِ کارواں کے لئے عالی مرتبت!

آپیقین فرمائے کہ جس قوم کی فلاح و بہبود آپ کی زندگی کا منتہی ہے۔ اُس قوم کا سوادِ اعظم آپ کی قیادت وامارت پر
کامل بھر وسدر کھتا ہے اور اُن کی خاطر آپ نے جوگرا می قدر قربانیاں کی بیں ، اُن کے دل میں ان کا پورا پورااحساس ہے۔ اس
میں شبہیں کہ وہ سرزمین پنجاب جوملتِ اسلامیہ کے اس اجتماع عظیم کی تقریب پر آپ کی تشریف آوری سے سرفراز ہونے
والی ہے اس میں آئینی نقطہ نگاہ سے مستور نہ ہوگی کہ پنجاب کا ایک ایک قریباوالی گا قیام بھی ممل میں نہیں آسکا کہ بیک نہمیں اُمید
ہے کہ یہ حقیقت آپ کی نگاہ سے مستور نہ ہوگی کہ پنجاب کا ایک ایک قریباور اس قریبہ کے ایک ایک فرد کا دل آپ کی عظمت و
عقیدت کا نشمن بنا ہوا ہے۔ بس کسی ایک مر دِخود آگاہ و خداد وست کے نعر ہُ مستانہ کی دیر ہے ، بیطوفانِ بلاا نگیز کسی سے روکے
نہیں رکے گا۔ اس وقت نبچے گاہ ہی جو کشتی کمات میں اخلاص و دیانت سے سوار ہوگا۔ اور پکار نے والا پکارے گا کہ:

لَاعَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ آمْرِ اللهِ وِالْآمَنُ رَّحِمَ ، (11:43)

سیدالقوم!ادارۂ طلوعِ اسلام، جسے ہزار ہا پُرخلوص اُور تیجے النظر مسلمانوں کی ترجمانی کا فخر حاصل ہے،اجلاسِ لیگ کی صدارت پر آپ کی خدمت میں ہدیۂ تبریک و تہذیت پیش کرتا ہے اور مسدی ہے کہ جس نصب العین کی طرف آپ کا قدم اُٹھ رہا ہے، قوم کواس کی طرف اور تیزگامی سے بڑھاتے جائے۔اس نصب العین کے اصول کے لئے اگر ضرورت پیش آئی تو آپ دیکھیں گے کہ قوم کس طرح کفن بردوش وسر بکف آپ کی دعوت پر لبیک کہتی ہے۔

بانشهٔ درولیتی در ساز و دمادم زن چول پخته شوی خودرا بر سلطنت جم زن اراکینِ اداره طلوع اسلام، دبلی

( گذشتہ سے پیوستہ ) و قائد اعظم کے یومِ پیدائش کی تقریب، منعقدہ 24 دسمبر 1982ء پر پر ویز َ صاحب کا خصوصی درس ک

آپ نے دیکھا کہ تحریکِ پاکستان کے دوران بنیا دی وجهٔ نزاع کیاتھی؟ بیدر حقیقت اسلام کے دوتصورات کاٹکراؤ تھا۔ اسلام کا ایک تصوریہ تھا کہ حکومت کسی قشم کی بھی ہواس میں اسلام پڑمل ہوسکتا ہے۔ دوسراتصوریہ تھا کہ اس کے لئے الگ آزاد مملکت کا قیام لا یفک ہے۔جس میں حکومت قرآنی خطوط پر متشکل ہو۔

### تشكيلِ يا كستان كے بعد:

ہندوؤں اورمسلمانوں کی ان مذہب پرست جماعتوں کی مخالفت کے ملی الرغم یا کشان کے لئے ایک قطعۂ زمین حاصل ہو گیا۔ بیان کی شکست تھی لیکن انہوں نے اس شکست کو فتح سے بدلنے کے لئے مختلف تدابیر سوچ لیں۔ ( جبیبا کہ پنڈ ت جوا ہر معلی نہرونے اعلان کیا تھا) ہندو حکومت کے بیارادے تھے کہ سیاسی اور عسکری سطح پرایسے حالات پیدا کئے جائیں جن ے مملکت یا کشان کا (خاکم بدہن ) وجود ہی باقی نہرہے لیکن مذہب پرست جماعتوں نے بیارادہ کیا کہ بیےجدا گا نہمملکت قائم رہتی ہےتورہے کیکن اس میں اقبالؔ اور جناحؔ کے تصور کا اسلام نافذ نہ ہونے یائے۔اسلام وہی نافذ ہوجس کے علمبر دار علماء حضرات ہیں۔اس مقصد کے حصول کے لئے ضروری تھا کہ بیتمام جماعتیں یا کستان آ جائیں اوریہاں اپنے تصور کے نفاذ کی کوشش کریں۔ چنانچیشکیلی یا کستان کے ساتھ ہی بیسب ہجوم کر کے اِدھرآ گئے۔ ہندوستان سے یا کستان کی طرف آنے والےمسلمانعوام بیچارےتو لاکھوں کی تعداد میں قتل ہو گئے۔ان کے قافلے لوٹے گئے۔ان کی عصمتیں برباد ہو کئیں۔ بیتباہ اور برباد ہو گئے لیکن مذہب کےعلمبر دار حضرات امن وامان سے بحفاظت اِ دھرمنتقل ہو گئے ۔

#### اقوام مغرب كى طرف سے مخالفت:

ہم نے شروع میں کہاہے کہ حقیقی اسلام کے نفاذ سے ہندوہی لرزاں وتر سان نہیں تھا۔مغرب کی سر مایہ پرست اورسیکولر نظام کی حامی اقوام بھی اس سے خا کفتھیں ۔اس لئے ان کی بھی یہی کوشش تھی کہ( اوّل تو پا کستان بنے ہی نہ،اورا گریہ بن بھی جائے تو یہاں) اقبال اور جناح کے تصور کاحقیقی اسلام نافذنہ ہونے پائے۔اقبال نے جب پاکستان کا تصور دیا تھا تو اس کی تکہ بصیرت نے اس خطر ہے کو بھی بھانپ لیا تھا۔ ان کی آخری تصنیف ''ارمغانِ جَاز'' میں ایک نہایت شکفتہ اور بلیغ نظم ہے جس کا عنوان ہے۔ ابلیس کی مجلسِ شور کی۔ اس میں انہوں نے بڑے دکش محاکاتی (ڈرامائی) انداز میں ، ان اقوام کے اس خطرہ کو بے نقاب کیا ہے اور بتایا ہے کہ اس کے ازالہ کے لئے انہوں نے کیا سوچا ہے۔ انداز اس نظم کا بیہ ہے کہ المیس اپنی کا بینہ کی میٹنگ منعقد کرتا ہے جس میں ہر شعبے کا مشیر اپنی اپنی کارگزاری کی رپورٹ پیش کرتا ہے کہ اس نے مختلف اقوام کو ابلیسی راستوں پرڈالنے کے لئے کیا بچھ کیا ہے۔ صدر مجلس ، ابلیس ، ان رپورٹوں کو بڑی تو جہ سے سنتا ہے اور آخر میں کہتا ہے کہ آب کے برعکس ہے اگر مجھ کو خطر کوئی تو اس اُمت سے ہے جس کی خاصر میں ہے اب تک شرار آرزو ہے اگر مجھ کو خطر کوئی تو اس اُمت سے ہے ہس کی خاستر میں ہے اب تک شرار آرزو ہے گرہے اور سے بردیا ہے کہ کمیونزم میں ہمیں بڑا خطرہ دکھائی دیتا ہے۔ لیکن تمہاری نگاہ خواد شے عالم کی سطح پر ہے اور

جانتا ہے جس پہ روثن باطنِ ایام ہے مزدکیت فتنۂ فردا نہیں، اسلام ہے جب ابلیس نے جس پہ روثن باطنِ ایام ہے جب جب ابلیس نے کہا تھا کہاسے درحقیقت خطرہ اُمتِ مسلمہ سے ہے تواس کے مثیروں میں کچھ چہ میگو ئیاں شروع ہوگئ تھیں ۔اس پراس نے کہا کہ تمہارے دل میں جوشکوک اُمجھررہے ہیں، مجھےان کا احساس ہے۔

جانتا ہوں میں یہ اُمت حامل ِ قرآں نہیں ہے وہی سرمایہ داری بندہ مومن کا دیں جانتا ہوں میں کہ مشرق کی اندھیری رات میں ہے پیر بیضا ہے پیرانِ حرم کی آسٹیں

میں بیسب جانتا ہوں:

عصرِ حاضر کے تقاضاؤں سے ہے کیکن بیخوف ہو نہ جائے آشکارا شرعِ پیغمبر کہیں وہ شرعِ پیغمبر منابلیا کے بعنی قرآنی نظام،جس کی خصوصیات بیہ ہے کہ:

موت کا پیغام ہر نوعِ غلامی کے لئے نے کوئی فغفور و خاقال، نے فقیر رہ نشیں اللہ کی ہے یہ زمیں اللہ کی ہے یہ زمیں اللہ کی ہے یہ زمیں چشمِ عالم سے رہے پوشیدہ یہ" آئیں'' توخوب یہ غنیمت ہے کہ خود مومن ہے محرومِ یقیں اسے اچھی طرح یا در کھوکہ تمہارے لئے کرنے کا کام ایک ہی ہے۔اوروہ یہ کہ

توڑ ڈالیں جس کی تکبیریں طلسمِ شش جہات ہو نہ روشن اس خدا اندیش کی تاریک رات! انہوں نے کہا کہاس کے لئے کرنا کیا چاہئے؟ اس نے کہا کہ بیقوم بڑی مذہب پرست واقع ہوئی ہے، اس لئے اس سے مذہب کا چھڑا دینامشکل ہے۔قرآن ان کے ہرگھر میں ہوتا ہے۔انہیں کھلے بندوں اس سے برگانہیں بنایا جاسکتا۔اس کے لئے بڑے پُرفریب حربہ کی ضرورت ہوگی،اوروہ بیکہان میں نظری مسائل کی بحثیں چھٹردو: یہ کتاب اللہ کی تاویلات میں اُلجھا رہے

ہے کہی بہتر الہیّات میں اُلجھا رہے اوراس طرح:

تابساطِ زندگی میں اس کے سب مُہرے ہوں مات

تم اسے بیگانہ رکھو عالمِ کردار سے خیراسی میں ہے قیامت تک رہے مومن غلام پھرشن رکھو کہ:

چھوڑ کر اوروں کی خاطر یہ جہان بے ثبات

ہر نفس ڈرتا ہوں اس اُمت کی بیداری سے میں ہے حقیقت جس کے دیں کی احتساب کا ئنات اس خطره سے محفوظ و مامون رہنے کا ایک ہی طریقہ ہے اوروہ بیر کہ:

مت رکھو ذکر و فکرِ صحاکا ہی میں اسے پختہ ترکر دو مزاج خانقاہی میں اسے اس سے مرا دصرف تصوف کی خانقا ہیت نہیں۔وہ مذہب بھی ہے جس کی علمبر دار ہماری مذہبی پیشوا ئیت ہے۔

علامها قبالؔ نے پاکستان کا تصور دینے کے ساتھ ہی اس خطرہ سے بھی آگاہ کر دیا جواُسے پیش آنے والاتھا۔ یعنی نظام سر مایی داری کی حامل اقوام مغرب (جنہیں بغرض تعارف امریکن بلاک کہا جاتا ہے )۔ کی طرف سے اس کی مخالفت۔اس

بلاک کی ابلیسیت کا بیعالم ہے کہ خود اہلیس نے بحضور رب العزت درخواست کی تھی کہ مجھےاب رٹیائر کر دیجئے ، کیونکہ

جہور کے اہلیس ہیں اربابِ سیاست باقی نہیں اب میری ضرورت نے افلاک اس بلاک کے پیش نظر دومقصد تھے۔ایک کمیونزم کے سلاب کی روک تھام اور دوسرے پاکستان میں اس اسلامی نظام کوقائم نه ہونے دینا،جس کی خاطراسے حاصل کیا گیا تھااورجس میں اس بلاک کواپنی موت نظر آتی تھی۔ان مقاصد کے حصول کے لئے مسلمانوں کی مذہبی پیشوائیت کواپنا آلۂ کار بناناضروری تھا۔ آپ کو یا دہوگا کہروس کے بڑھتے ہوئے خطرہ کی روک

تھام کے لئے امریکہ نے مسلمانانِ عالم کوخاطب کر کے کہا تھا کہ

'' دنیا کے خدا پرستو! آؤہم متحد ہو کراس الحاداور بے دینی کا مقابلہ کریں۔''

جب1976ء میں پاکستان میں سیرت کانفرنس منعقد ہوئی تھی اس میں یونیورٹی آف ایڈ نبرا کے شعبۂ اسلامیات کے پروفیسر ڈبلیو، منٹگری، واٹ، بھی شریک ہوئے تھے۔ انہوں نے 6 مارچ 1976ء کوایئے خطاب کے دوران کہاتھا کہاس وفت نوعِ انسانی اخلاقی اور ثقافتی سطح پر ایک نہایت نازک صورتِ حال ہے و و چار ہے۔اس لئے ضرورت اس بات کی ہے کہ اسے فرزندانِ توحید کی طرف سے زیادہ سے زیادہ تبلیغ ميسرآ سكة تاكه عيسائي اورمسلمان ايغ مشتركه دشمن 'الحاد' كے خلاف مل كرجها د كرسكيں \_

(نوائے وقت، لا ہور،مورخہ 7ہارچ1976ء)

اس'' زیادہ سے زیادہ تبلیغ'' کے لئے اس بلاک نے کیا کچھ کیا اس کے متعلق ہم آگے چل کر تفصیل سے بتا نمیں گے

جہاں فنڈ آمینٹل ازم کی تحریک کا ذکر آئے گا۔ سردست آپ' الحادو بے دینی کے خلاف جہاد' کو دیکھئے۔ اس میں شبہیں کہ الحاداور بیدینی کی مخالف مسلمانوں کا فریضہ ہے لیکن قر آن تو روس کے انکا یضد ااور اقوامِ مغرب کے اقرار خدا دونوں کو یکساں قرار دیتا ہے، اور دونوں سے اُس خدا پر ایمان کا مطالبہ کرتا ہے جس کا تصور قر آن نے پیش کیا ہے۔ لیکن ہاری مذہبی پیشوائیت کی پیشوائیت نے اس میں فرق کیا اور روس کی لا دینی کی مخالفت کو اپنا دین فریضہ قرار دے لیا۔ نتیجہ اس کا یہ کہ فرہبی پیشوائیت کی طرف سے جس قدر یہ جہاد زور پکڑتا گیا، مغربی بلاک کا نظام سرمایہ داری اس نسبت سے مشحکم ہوتا گیا۔ یہ اس بلاک کا پہلا مقصد سے حصول کے لئے فرہبی جماعتوں کا تعاون ضروری تھا۔ اس سلسلہ میں (کالعدم) جماعت اسلامی کا نام نما یاں طور پر مقصد کے حصول کے لئے فرہبی جماعتوں کا تعاون ضروری تھا۔ اس سلسلہ میں (کالعدم) جماعت اسلامی کا نام نما یاں طور پر مقصد کے حصول کے لئے فرہبی جماعتوں کا تعاون ضروری تھا۔ اس سلسلہ میں (کالعدم) جماعت اسلامی کا نام نما یاں طور پر مقالہ بازگشت ڈالے ہیں تو نظر آجا تا ہے کہ اس جماعت کے امریکن بلاک کے ساتھ شروع ہی سے روابط قائم شھے۔ (مثلاً) کا بازگشت ڈالے ہیں تو نظر آجا تا ہے کہ اس جماعت میں یہ خبر درج تھی کہ:

''امریکن سفارت خانہ کے پروفیسر ڈاکٹر ویکر نے گورنمنٹ کالج میانوالی کے طلباء کو بیکچر دیئے جن میں کمیونزم کی مخالفت تھی۔ان کے ساتھ جماعت اسلامی، لا ہور کے راہنما بھی آئے تھے اور مقامی امیر مولانا گلزاراحمد تھے۔'' گلزاراحمد تھے۔''

یہ 1952ء کا ذکر ہے۔1955ء میں حکومت پاکتان نے امریکہ کے ساتھ اپنے روابط متحکم کرنے کا فیصلہ کیا تو (مرحوم)مودودی صاحب نے لا ہوراورکراچی میں پبلک جلسوں میں تقریر کرتے ہوئے، کھلے الفاظ میں کہا:

''اگر بیر (امریکن) بلاک فی الواقعہ چاہتا ہے کہ کمیونزم کی روک تھام کے لئے اسے مسلم عوام کا دلی تعاون حاصل ہوتو اسے اپنی بنیادی پالیسی میں بنیادی تغیر کرنا پڑے گا۔ اسے یہ فیصلہ کرنا ہوگا کہ اسے مسلم بلاک کے حکمرانوں سے سازباز کرنا ہے یا مسلم مما لک کے عوام کا تعاون حاصل کرنا ہے۔ بیاس کے سوچنے کا کام ہے کہ اسے کونی راہ اختیار کرنی چاہئے۔ اسے حکمرانوں کی ضرورت ہے جوعوام پرسطی اثر بھی نہیں رکھتے یا عوام کے تعاون کی ضرورت ہے جو طاقت کا اصلی سرچشمہ ہوتے ہیں۔۔۔مسلمان ملکوں کے ساتھ آپ کی جو پالیسی اب تک چلی آر ہی ہے وہ الیسی ہرگز نہیں ہے کہ پاکستان اور دوسرے مما لک کے عوام کا دلی تعاون آپ کو حاصل ہو۔

آپ کو حاصل ہو۔

(جماعت اسلامی کا ترجمان اخبار تسنیم بابت، 16 و 20 دسمبر 1955ء)

ظاہر ہے کےاس بلاک کومسلم عوام کا تعاون ان کےنمائندوں کے ذریعے ہی حاصل ہوسکتا تھا۔ ہم یقین طربے نہیں سے سب سے میں دائم میں پر انہیں دیا گائم میں برزدیاں کی ذعرہ کی اتھی مالہ ہمیں اس فی

ہم یقینی طور پڑہیں کہہ سکتے کہ بیروابط قائم ہوئے یانہیں اورا گرقائم ہوئے توان کی نوعیت کیائھی ،البتہ یہاں اس قسم کی چہ میگوئیاں ہوتی رہیں کہامریکہ کی طرف سے یہاں کی مذہبی جماعتوں کو مالی امداد ملتی ہے۔حتیٰ کہ ( اُس زمانہ کی ) نیشنل عوامی پارٹی کے جائنٹ سیکرٹری محی الدین احمد صاحب نے ڈھا کہ کے ایک پبلک جلسہ میں تقریر کرتے ہوئے یہاں تک کہد دیا کہ ''جماعت اسلامی'' کوسی۔ آئی۔اے کی طرف سے حال ہی میں ساٹھ لا کھروپیہ ملا ہے اور اس سے پہلے وہ غلاف کعبہ تیار کرانے کے بہانے۔۔۔ پچپیں لا کھروپیہ ضم کرگئ ہے۔ (بحوالدروز نامدامروز،مورخہ 14 مئی 1967ء)۔اسی سلسلہ میں مؤقر جریدہ'' چٹان' لا ہورنے اپنی 15 مئی 1967ء کی اشاعت کے ادار پیمیں لکھا:

''غیرمکلی حکومت سے گفتگو کرنے اوراس کے ساتھ روابط پیدا کرنے کاحق صرف اس ملک کی حکومت کو ہوتا ہے۔اگرکسی ملک کی کوئی جماعت اپنے طور پر بیا قدام کرتی ہے تو اس کا مطلب بیہ ہے کہ وہ اپنے ملک کی نہیں، بلکہ کسی اور ملک کی گماشتہ ہے۔''

اسلام نافذ كروكانعره:

ہم اس سوال کے سیاسی گوشے سے قطع نظر کرتے ہوئے، اس گوشے کی طرف آتے ہیں کہ جن مذہبی جماعتوں نے مطالبہ پاکستان کی اس قدر مخالفت کی تھی انہوں نے یہاں ''اسلام نا فذکر نے'' کے سلسلہ میں کیا کیا۔ انہوں نے یہاں آتے ہی یہ مطالبہ شروع کردیا کہ پاکستان اسلام کے نام پر حاصل کیا گیا تھا۔ اس لئے یہاں سب سے پہلا کام اسلام کے نفاذ کا ہونا چاہئے ہیں؟ چاہئے۔ اور یہ کام ہم ہی سرانجام دے سکتے ہیں۔ ان سے کسی نے نہ پوچھا کہ آپ یہاں کون سااسلام نافذ کرنا چاہئے ہیں؟ وہ اسلام جس کا تصورا قبال اور قائد اکرنا چاہئے ہیں کیا تھا، یاوہ اسلام جسے آپ پیش کرتے تھے۔ یہ ظاہر ہے کہ انہوں نے وہ می اسلام نافذ کرنا تھا، جسے یہ وہ ہاں پیش کرتے تھے اور جس سے پاکستان کی جدا گانہ مملکت کا جواز ہی باقی نہیں رہتا تھا۔ انہوں نے جب اپنے مطالبہ پر زیادہ زور دیا تو اعتراض یہ ہوا کہ آپ میں تو اس قدر فرقے ہیں جن میں اس قدر با ہمی اختلاف ہے، اس لئے یہاں کون سااسلام نافذ کیا جا گار آپ کوئی متفق علیہ فارمولا متعین کر سکیس تو اس باب میں پیش رفت ہو سکے۔ اس اعتراض کے جواب میں انہوں نے 1951ء میں مختلف فرقوں کے نمائندگان پر مشتل (31) علاء کی کانفرنس منعقد کی جس میں قانون سازی کے سلسلہ میں حسب ذیل فارمولا پیش کیا گیا:

(1) پرسنل لاز، ہر فرقے کے اپنے اپنے ہوں گے۔اور

(2) ملک کے قوانین کتاب وسنت کے مطابق مرتب کئے جائیں گے۔

یہ بہت بڑا مقدس فریب تھا جوقوم کودیا گیا۔مقصداس سے بیتھا کہ ملکی قوانین کا کوئی ضابطہ مرتب ہوہی نہ سکے۔تفصیل اس اجمال کی بڑی معنی خیز ہے۔ جہاں تک'' کتاب'' کا تعلق ہے،اس سے مراد قر آن مجید ہے جوسب فرقوں کے نزدیک مسلّم ہے۔لیکن سنت کی بدیمی خیست نہیں۔ بہی نہیں کہ ہر فرقہ کی سنت الگ الگ ہے۔سنت کہتے کسے ہیں،اس میں بھی ان کا اختلافیے اور شدیدا ختلاف کا نفرنس میں پاس کردہ فارمولا ( کتاب وسنت ) پردستخط کرنے والوں میں،سیدا بوالاعلی مودودی (مرحوم)

اورمولا نامحمد اساعیل سانئی (مرحوم) صدر مرکزی جماعت اہل حدیث، سرفہرست تھے۔ سنت کی (Definition) کے متعلق ان میں جو بحث چلی، وہ مولا نا مرحوم کی طرف سے شائع کردہ کتاب'' جماعتِ اسلامی کا نظریہ حدیث'' میں بالتفصیل درج ہے۔ اس کے نما یاں افتباسات ملاحظ فرما ہے۔ اہل حدیث حضرات کے نزدیک جس کے نمائندہ مولا ناسلفی (مرحوم) تھے۔ صحیح احادیث میں جو پچھ آیا ہے، وہ سب کا سبسنت ہے۔ اس کے برعکس مودودی صاحب (مرحوم) کے نزدیک: مودودی صاحب کے نزدیک سنت:

اسى كتاب ميس وه ص: 314 ير لكھتے ہيں:

لعض چیزیں آیسی ہیں جوحضور طُلَیْمُ کے اپنے شخصی مزاج اور قومی طرز معاشرت اور آپ کے عہد کے تدن سے تعلق رکھتی ہیں۔ان کوسنت بنانا نہ تو مقصود تھا نہ اس کی بیروی پر اس دلیل سے اصرار کیا جاسکتا ہے کہ حدیث کی رُوسے اس طر نِه خاص کا لباس نبی طُلِیْمُ بہنتے تھے اور نہ شرا لکع الہید اس غرض کے لئے آیا کرتی ہیں کہ کسی خاص شخص کے ذاتی مذاتی یا کسی قوم کے خصوص تدن یا کسی خاص زمانے کے رسم ورواج کو دُنیا بھر کے لئے اور ہمیشہ ہمیشہ کے لئے سنت بنادیں ،سنت کی اس مخصوص تعریف کو اگر ملحوظ رکھا جائے تو یہ بات بآسانی سمجھ میں آسکتی ہے کہ جو چیزیں اصطلاحِ شرعی میں سنت نہیں ہیں ان کوخواہ مُخواہ سنت قرار دے دینا منجملہ ان بدعات کے ہے جن سے نظام دینی میں تجریف واقع ہوتی ہے۔

لینی اہلِ حدیث حضرات کے نز دیک صحیح حدیث میں جو کچھ آیا ہے وہ سب کا سب سنت رسول اللہ مَالَیْظِ کے دائر ہے میں شامل ہے اور اس سے انکار کرنا کفر ہے۔لیکن مودودی صاحب کے نز دیک صحیح احادیث میں سے وہ باتیں سنت کے دائر ہے میں داخل نہیں جنہیں نبی اکرم ٹاٹیٹی نے اپنی بشری حیثیت سے عاد قا ختیار کیا تھا۔اگر کوئی شخص ان باتو ل کوبھی سنت قرار دیتواس کے تعلق مودودی صاحب کا ارشاد تھا کہ:

میں بیعقیدہ رکھتا ہوں کہاس قسم کی چیزوں کوسنت قرار دینااور پھران کے اتباع پراصرار کرناایک سخت قسم کی بدعت اورایک خطرناک تحریفِ دین ہے جس سے نہایت بُرے نتائج پہلے بھی ظاہر ہوتے رہے ہیں اور آئندہ بھی ظاہر ہونے کا خطرہ ہے۔
(ایضاً مُس: 308)

اس سے ذرا پہلے لکھتے ہیں:

''جواموراآپ سَالِیَّا اِنْ نَے عاد تاً کئے ہیں انہیں سنت بنادینااور تمام دنیا کے انسانوں سے یہ مطالبہ کرنا کہوہ سب ان عادات کواختیار کرلیں ، اللہ اوراُس کے رسول سَالیَّا کا ہر گزیم منشاء نہ تھا۔ یہ دین میں تحریف ہے۔' (ایضاص: 300)

اس پراعتراض بیدوارد ہوا کہ احادیث کے مجموعوں میں تواس کی تصریح کہیں درج نہیں کہ حضور سکالیٹی انے فلاں بات بہ حیثیت رسول سکالیٹی فرمائی (یا کی )تھی اور فلاں بات بشری حیثیت سے تو (مودودی صاحب کے اصول کے مطابق) سنت کو متعین کیسے کیا جائے گا۔ اسے کون متعین کرے گا اور اس کے سنت ہونے کی سند کیا ہوگی؟ اس کے جواب میں مودودی (مرحوم) نے کہا کہ ایسے معاملات کا فیصلہ سنداور دلیل کی رُوسے نہیں ہوا کرتا۔اس کا فیصلہ وہ تحض کرسکتا ہے:

جس نے حدیث کے بیشتر ذخیرہ کا گہرا مطالعہ کر کے احادیث کو پر کھنے کی نظر بہم پہنچائی ہو۔ کثرت مطالعہ اور ممارست سے انسان میں ایک ایسا ملکہ پیدا ہوجاتا ہے جس سے وہ رسول اللہ عنائیلیم کا مزاج شناس ہوجاتا ہے۔۔۔اس کی کیفیت بالکل الیم ہوتی ہے جیسے ایک پُرانے جو ہری کی بصیرت کہ وہ جو ہرکی نازک سے نازک خصوصیات تک کو پر کھ لیتی ہے۔۔۔اس مقام پر پہنچ جانے کے بعدوہ اسناد کا زیادہ محتاج نہیں رہتا۔ وہ اسناد سے مدد ضرور لیتا ہے مگر اس کے فیصلے کا مدار اس پر نہیں ہوتا۔ وہ بسا اوقات ایک غریب، ضعیف منقطع السند ،مطعون فیر حدیث کو بھی لے لیتا ہے۔ اس لئے کہ اس کی نظرا فیادہ پتھر کے اندر ہیرے کی جوت کود کھ لیتی ہے اور بسا اوقات وہ ایک غیر معلل ،غیر شاذ ،متصل السند مقبول حدیث سے بھی اعراض کی جوت کود کھ لیتی ہے اور بسا اوقات وہ ایک غیر معلل ،غیر شاذ ،متصل السند مقبول حدیث سے بھی اعراض کرجاتا ہے۔ اس لئے کہ اس جام زریں میں جو بادہ معنی بھری ہوئی ہے، وہ اسے طبیعتِ اسلام اور مزارِج نوی عنائیلیم کے مناسب نظر نہیں آتی۔

(تفہیمات ،حصہ اوّل ،ص: 302، مناسب نظر نہیں آتی۔

مولا نااساعیل (مرحوم)نے اس پر تنقید کرتے ہوئے لکھا:

اگرایک جماعت اپنی عقیدت مندی سے سی اپنے بزرگ یا قائد کوخدا کا مزاج شاس سمجھ لے یارسول مَثَالِیّاً کا مزاج شاس تصور کر لے۔ پھراسے اختیار دے دے کہ اصولِ محدثین کے خلاف جس حدیث کو چاہے

قبول کرلے جسے چاہے ردکر دے، یا کوئی عالم یا قائد بلاوج کسی موضوع یا مختلق ،مرسل یا منقطع حدیث کے متعلق بیدوی کر کر میں نے اس میں'' ہیرے کی جوت' دیکھ لی ہے۔ تو یہ صفحکہ انگیز پوزیشن ہمیں یقیناً متعلق بیدوی کر دے کر میں ان شاء اللہ آخری حد تک اس کی مزاحمت کریں گے اور سینب رسول منگیز ہم کوان ہوائی حملوں سے بچانے کی کوشش کریں گے۔ (جماعت اسلامی کا نظریہ حدیث ہم :63)

ظاہر ہے کہ جب سنت کی (Definition) میں اختلاف کا بیعالم ہے۔ تو سنت کا وہ مجموعہ کہاں سے ال سکے گا جسے تمام فرقے متفقہ طور پر سنت تسلیم کرتے ہوں۔ان حالات میں آپ خود فیصلہ کر لیجئے کہ 1951ء میں (31) علماء نے جو متفق علیہ مطالبہ پیش کیا تھا (کہ ملکی قوانین کتاب و سنت کے مطابق مرتب ہوں) وہ کہاں تک قابل عمل تھا؟ اس کے باوجود، بید صفرات (مودودی مرحوم سمیت) ہیں سال تک بید مطالبہ پیش کرتے رہے کہ پاکتان میں اسلامی قوانین کتاب و سنت کے مطابق مرتب ہونے جا ہمیں۔ تا آئکہ 1970ء میں خود مودودی مرحوم کو اعلان کرنا پڑا:

کتاب وسنت کی کوئی الیی تعبیر ممکن نہیں ہے جو پبلک لاز کے معاملہ میں حنفیوں ، شیعوں اور اہلِ حدیث کے درمیان متفق علیہ ہو۔ (جماعت اسلامی کا ترجمان ، ایشیاء ، 23 اگست 1970ء)

اس مقام پرآپ کے دل میں بی خیال اُ بھرا ہوگا کہ جب مودودی (مرحوم) نے محسوں کیا کہ بیسنت کے پیدا کردہ اختلافات ہیں جن کی وجہ سے ایک متفق علیہ ضابطہ تو انین مرتب نہیں ہوسکتا، تو انہوں نے بچو بز کیا ہوگا کہ قانون سازی کا مدار قرآن کو قرآرد ہے دیا جائے۔ کیونکہ اس میں تو کسی کو اختلاف نہیں ، لیکن تو بہ سیجے ، وہ ایسا کس طرح کر سکتے تھے ؟ قرآن کے تو نام سے ان حضرات کو چڑ ہے کیونکہ اس سے ان کارچایا ہوا سارا کھیل ختم ہوجا تا ہے۔ ان لوگوں کو قرآن کے نام سے کس قدر چڑ ہے اس کا اندازہ ایک واقعہ سے لگا ہے۔ دو سال اُدھر کی بات ہے ، سعودی عرب نے اپنے ہاں ایک نیا دستور رائج کرنے کا فیصلہ کیا اس کے مسودہ پر تبھرہ کرتے ہوئے ، جماعت اسلامی کے ترجمان ایشیاء نے اپنی 138 اپریل 1980ء کی اشاعت کے ادار یہ میں لکھا:

''ایک اور بات کی جانب بھی ہم تو جہ دلا ناضر وری سجھتے ہیں۔۔۔ خبر ہے کہ شہز ادہ نا نف نے کہا ہے کہ سعودی عرب کا آئین قرآن کریم ہوگا۔ بلاشبہ اس سے ان کا تصور قرآن ، حدیث سے منقطع نہیں ہے۔لیکن زیادہ مناسب ہوگا کہ سعودی عرب کا جو بھی دستور بنے اس میں کتاب کے ساتھ سنت کا لفظ ضرور موجود ہو۔'' مقصد اس سے بہی تھا کہ اسلامی مملکت کی جس اسکیم کوہم یہاں ناکام بنا چکے ہیں۔ وہ کہیں سعودی عرب میں کامیاب نہ ہوجائے۔ بہر حال جب مودودی (مرحوم) نے کہا کہ کتاب وسنت کی رُوسے کوئی متفق علیہ ضابط قوانین مرتب نہیں ہوسکتا تو ان سے بوچھا گیا کہ پھر پاکستان میں اسلامی قوانین کے سلسلہ میں کیا کیا جائے۔ انہوں نے کہا کہ یہاں فقہ حنی رائج کردی جائے۔ یعنی وہ فقہ جس کے متعلق ان کے اپنے نظریات یہ شھے:

1۔ مجتہد خواہ کتنا ہی با کمال ہو، زمان ومکان کے تعینات سے بالکل آزاد نہیں ہوسکتا۔ نہ اُس کی نظر تمام ازمنہ واحوال پر وسیع ہوسکتی ہے۔ لہذا اس کے تمام اجتہادات کا تمام زمانوں میں اور تمام حالات کے مطابق ہوناغیر ممکن ہے۔ مطابق ہوناغیر ممکن ہے۔ (تفہیمات، حصد دوم، ایڈیشن 1951ء، ص:426)

2۔ پیسلف کون سے انبیاء تھے جن پر ایمان لانے کی مسلمانوں کو تکلیف دی گئی ہے۔ (ایضاً)

3۔ بزرگانِ سلف کے اجتہادات نہ تواٹل قانون قرار دیئے جاسکتے ہیں اور نہ سب کے سب دریابرد کردیئے کے لائق ہیں صبحے اور معتدل مسلک یہی ہے کہ ان میں ردوبدل کیا جاسکتا ہے۔

(رسائل ومسائل، جلد دوم، ایڈیش، تمبر 1964ء، ص: 282)

4۔ دوسرابنیا دی نقص اس مسنح شدہ مذہبیت میں ہے ہے کہ اس میں اسلامی شریعت کو ایک منجمد شاستر بنا کرر کھ دیا گیا ہے۔

5۔ میراطریقہ بیہے کہ میں ان میں سے کسی کی تحقیق کو حرف ِآخر نہیں سمجھتا۔اور جب میراان کے بیانات سے اطمینان نہیں ہوتا تو خودغور وفکر کر کے رائے قائم کرتا ہوں۔

6 میں نەمسلک اہلِ حدیث کواس کی تمام تفصیلات کے ساتھ صحیح سمجھتا ہوں اور نەحنفیت یا شافعیت ہی کا پابند ہوں۔ (رسائل ومسائل، حصہ اوّل، تمبر 1951ء، ایڈیشن، ص: 235)

7۔میر بے نز دیک صاحب عِلم آ دمی کے لئے تقلید نا جائز اور گناہ ، بلکہاں سے بھی کچھ شدیدتر چیز ہے۔

(ايضاً، ص:244)

8۔ایک صاحبِ عقل انسان کے لئے اس سے زیادہ شرمناک بات کیا ہوسکتی ہے کہ وہ کسی عقیدہ کا معتقد ہو اور اس اعتقاد کے حق میں اس کے پاس اس کے سوا اور کوئی دلیل نہ ہو کہ اس کے باپ دادا بھی یہی عقیدہ رکھتے تھے۔۔۔کسی چیز کے شیح یا برحق ہونے کے لئے یہ کوئی دلیل ہی نہیں کہ بزرگوں سے ایسا ہوتا چلاآیا رکھتے تھے۔۔۔کسی چیز کے شیح یا برحق ہونے کے لئے یہ کوئی دلیل ہی نہیں کہ بزرگوں سے ایسا ہوتا چلاآیا ہے۔

(تنقیحات، پانچواں ایڈیشن، ص: 150، 150)

9۔ انسان خواہ سراسرا پنی رائے سے اجتہاد کرے یا کسی الہامی کتاب سے اکتساب کر کے اجتہاد کرے، دونوں صورتوں میں اس کا اجتہاد دنیا کے لئے دائمی قانون اور اٹل قاعدہ نہیں بن سکتا کیونکہ انسانی تعقل اور علم ہمیشہ زمانہ کی قیود سے مقید ہوتا ہے۔

فقہ کے متعلق مودودی صاحب مرحوم کے ان نظریات کے ساتھ اُن کے اس مطالبہ کو بھی پیشِ نظرر کھئے کہ ملک میں فقہ حنفی رائج کردی جائے۔

فقہ <sup>خف</sup>ی ک<sup>وخ</sup>فی (سُنی ) فرقہ کے سوا کوئی فرقہ بھی من وعن اسلامی تسلیم نہیں کرتا۔ مذہب سے عدم دلچیپی کی انتہا ہے کہ جب

مودودی مرحوم نے یہ تبجویز کیا کہ ملک میں فقہ حفی رائج کردی جائے تو کسی نے ان سے یہ نہ پوچھا کہ آپ نے کتاب وسنت کے فارمولا کواس لئے مستر د قرار دے دیا تھا کہ اس کی رُوسے کوئی ضابطہ قوانین ایسا مرتب نہیں ہو سکے گا جسے تمام فرقے اسلامی تسلیم کرلیں ، توجو ضابطہ توانین فقہ حفی کے مطابق مرتب ہوگا ، کیا اُسے تمام فرقے اسلامی تسلیم کرلیں گے ؟ کسی نے ان سے یہ یہ نہ پوچھا ، تھی کہ ان فرہبی فرقوں نے بھی ، جوچھوٹے چھوٹے (فروعی) مسائل کے احتلاف پر حفیوں سے اُلجھت رہتے ہیں اور ان کے اختلاف پر حفیوں سے اُلجھت رہتے ہیں اور ان کے اختلاف پر حفیوں سے اُلجھت رہتے ہیں اور ان کے اختلاف پر حفیوں سے اُلجھت رہتے ہیں اور ان کے اختلاف پر حفیوں سے آگیا۔ جب زکو ہو سوال کو درخور اعتزاء نہ جھیا اور فقہ خفی کو قانون سازی کا مدار تسلیم کرلیا ، اس لے اعتزا کی کا نتیجہ جلد ہی سامنے آگیا۔ جب زکو ہ سے متعلق قانون پبلک لاء کی حیثیت سے نافذ کیا گیا تو شیعہ حضرات کی طرف سے اس کے خلاف ایسا شدید مملی احتجاج ہوا کہ عمومت کو یہ قانون بدلنا پڑا اور ہر فرقہ کو اجازت دے دی گئی کہ وہ اپنی اپنی فقہ کے مطابق میں کہ دور آرڈیننس کے نفاذ کر دہ قوانین کا تعلق بی نے دور مدر مملکت نے ایک سے نیادہ باراس کا اعتراف کیا ہے کہ یہ ناممکن العمل ہیں۔ حدور آرڈیننس کے نفاذ کے چند ہی روز بعد صدر مملکت (ضاء الحق) نے امریکہ کی رائی ہی گا کہ کہ ہوا کہ اس اعتراف کے جواب میں کہ ہوا ہوں کیا ہوا کہ بیسز انٹیں بڑی وحشت ناک ہیں ) کہا تھا گیا کہ:

یہ ٹھیک ہے لیکن میں اس کی وضاحت اس طرح کروں گا۔ اسلام سزا کے بجائے تخویف پرزور دیتا ہے۔ اگر آپ اس فلسفہ پر نگاہ رکھیں گے جوان سنگین سزاؤں کے پیچھے کارفر ما ہے تو آپ دیکھیں گے کہ اُس قانونِ شہادت کی رُوسے جس کا نفاذ کیا جار ہا ہے، ایک فی ہزار مجرموں کو بھی سزا نمین نہیں دی جاسکیں گی۔ شہادت کی رُوسے جس کا نفاذ کیا جار ہا ہے، ایک فی ہزار مجرموں کو بھی سزا نمین نہیں دی جاسکیں گی۔ (یا کستان ٹائمز، 19 فروری 1979ء)

صدرِ مملکت نے ،اواخر نومبر 1981ء میں ، ہانگ کانگ سے شائع ہونے والے میگزین ایشیاء و یک (Asia) معلق قوانین تو نافذ (week) کوانٹرویود یا جس میں انہوں نے اس سوال کے جواب میں کہ پاکستان میں شرعی حدود کے متعلق قوانین تو نافذ کردیئے گئے ہیں لیکن ان کے مطابق کسی کوسز انہیں مل رہی فرمایا کہ:

یہ ٹھیک ہے۔ ایسانہیں کیا جا تا۔ آپ لوگوں کوسئگسارنہیں کر سکتے۔ قرآنی قانون کا فلسفہ یہ ہے کہ تمہارے ہاں ایسی قوت ہونی چاہئے جولوگوں کوار تکابِ جرم سے بازر کھ سکے۔ ذراسو چو کہ کیا ہمکن ہے کہ ایسے چار گواہ مل سکیں جوشہادت دیں کہ انہوں نے جنسی اختلاط کے وقت عمل دخول کواپنی آنکھوں سے دیکھا تھا؟ گواہ مل سکین جوشہادت دیں کہ انہوں نے جنسی اختلاط کے وقت عمل دخول کواپنی آنکھوں سے دیکھا تھا؟ ایسان ممکن (ایشیاءویک، بابت کو سمبر 1981ء)

آپ نےغور فرمایا کہ یہاں اسلام کو کس طرح ایک عضو معطل بنا کرر کھ دیا گیا ہے؟ اس کے باوجود چرچا کیا جارہا ہے کہ پاکستان میں اسلام کااحیاء ہورہا ہے۔ پاکستان کے خالفین (اورا قبال کی نگہدوررس کے مطابق )اقوام ِ مغرب دونوں کا یہی منشاء تھا۔

#### نظام سرمایه داری:

ہم بیجگی دیھ بچے ہیں کہ مغرب کی نظام سر ماید داری کی علمبر دارتو توں نے ''خدا پرستوں' (یعنی مسلم اقوام) کو جودعوتِ اتحاد و تعاون دی تھی تواس سے کمیونزم کے سیلاب کے سامنے بند با ندھنا مقصود تھا۔ مودودی مرحوم نے اسی لئے ان سے کہا تھا کہ تہمہارا بیہ مقصدا سی صورت میں حاصل ہوسکتا ہے کہتم مسلم مما لک کے حکمرانوں کے بجائے یہاں کے عوام سے رابطہ قائم کرو۔ بیرابطہ س طرح قائم ہواس کی تفصیل میں جانے کی ہمیں ضرورت نہیں لیکن مودودی (مرحوم) نے اسلام کا جومعاثی کرو۔ بیرابطہ س طرح قائم ہواس کی تفصیل میں جانے کی ہمیں ضرورت نہیں مطابق اسلام ثابت کرنے کے لئے س قدر کوشش کی ۔ اس نظام کوانہوں نے اپنی کتاب' مسکلہ ملکیت نے مین میں تفصیل سے پیش کیا ہے ۔ اس کے دوایک ا قتباسات ملاحظہ فرما ہے ۔ وہ اس میں لکھتے ہیں:

''اسلام نے کسی نوع کی ملکیت پر بھی مقدار اور کمیت کے لحاظ سے کوئی حد نہیں لگائی۔ جائز ذرائع سے جائز چیزوں کی ملکیت جب کہ اس سے تعلق رکھنے والے شرعی حقوق ووا جبات ادا کئے جائے رہیں، بلا حدو نہایت رکھی جاسکتی ہیں۔ روپیہ، پیسہ، جانور، استعالی اشیاء، مکانات، سواری، غرض کسی چیز کے معاملہ میں بھی قانونا ملکیت کی مقدار پر کوئی حد نہیں پھر آخر تنہا زرعی جائیداد میں وہ کوئی خصوصیت ہے جس کی بنا پر صرف اس کے معاملہ میں شریعت کا میلان سے ہو کہ اس کے حقوق ملکیت کو مقدار کے لحاظ سے محدود کر دیا جائے۔'' معاملہ میں شریعت کا میلان سے ہو کہ اس کے حقوق ملکیت نے مین، پہلاایڈیشن، 1950ء،ص: 53،52)

#### آ کے چل کراس کی وضاحت ان الفاظ میں کی گئی ہے:

'' آخری چیز جومسلمان مصلحین کی نگاہ میں رہنی ضروری ہے یہ ہے کہ اسلام کے حدود میں رہتے ہوئے ہم کسی نوع کی جائز ملکیتوں پر نہ تو تعداد یا مقدار کے لحاظ سے کوئی پابندی عائد کر سکتے ہیں اور نہ الی من مانی قیود لگا سکتے ہیں جو شریعت کے دیئے ہوئے جائز حقوق کوعملاً سلب کردینے والی ہوں۔ اسلام جس چیز کا آدمی کو پابند کرتا ہے وہ یہ ہے کہ اس کے پاس جو بچھ مال آئے جائز راستے سے آئے۔ جائز طریقے پر استعال ہو۔ جائز راستوں میں جائے۔ اور خدااور بندوں کے جوحقوق اس پرعائد کئے گئے ہیں وہ اس میں سے ادا کردیئے جائیں اس کے بعد جس طرح وہ ہم سے نہیں کہتا کہ تم زیادہ سے زیادہ اتنا روپیہ اسے مکان ، اتنا تجارتی کاروبار، اتناصنعتی کاروباراتے مولیثی ، اتنی موٹریں ، اتنی کشتیاں اور اتنی فلال چیز اور اتنی فلال چیز رکھ سکتے ہو۔ اسی طرح وہ ہم سے یہ بھی نہیں کہتا کہ تم زیادہ سے زیادہ اتنے ایکٹر زمین کے مالک ہو سکتے ہو۔ پھر جس طرح وہ ہم سے یہ بھی نہیں کہتا کہ تم صرف اسی تجارت یا صنعت یا دوسرے کاروبار کے مالک ہو سکتے ہو جسے تم براور است خود کرواور جس طرح اس نے دُنیا کے سی دوسرے معاملہ میں ہم پر یہ قید مالک ہو سکتے ہو جسے تم براور است خود کرواور جس طرح اس نے دُنیا کے سی دوسرے معاملہ میں ہم پر یہ قید کہ کہو سکتے ہو جسے تم براور است خود کرواور جس طرح اس نے دُنیا کے سی دوسرے معاملہ میں ہم پر یہ قید

نہیں لگائی ہے کہتم کسی ایسے کام پر حقوقِ ملکیت نہیں رکھ سکتے ہوجس کوتم اُجرت پر یا شرکت کے طریقے پر دوسروں کے ذریعے سے کررہے ہو، اسی طرح وہ یہ بھی نہیں کہتا کہ زمین کا مالک بھی وہی ہوسکتا ہے جواس میں خود کاشت کر سے اور بید کہ اُجرت یا شراکت پر کاشت کرانے والوں کوسرے سے زمین پر حقوقِ ملکیت ماصل ہی نہیں ہیں۔ اس قسم کی قانون سازیاں خود مختار لوگ تو کر سکتے ہیں۔ مگر جو خدا اور رسول کے مطبع فرمان ہیں، وہ ایسی باتیں سوچ بھی نہیں سکتے۔''

(الصامي:73،72)

یمی نظام اس وقت یہاں رائج ہے جے اسلامی کہنے کے لئے فقہ کی اصطلاحات استعال کی جاتی ہیں۔ دولت کا انبار در انبار جمع کرنا عین مطابقِ اسلام ہے بشرطیکہ اس میں سے چند پسے بطور' زکو ق' اداکر دیئے جائیں۔ ربو کا نام (جے قرآن نے '' خدا اور رسول' کے خلاف بغاوت قر اردیا ہے )۔ منافع رکھ دیا گیا ہے، خواہ وہ بینکوں میں جمع کر دہ رقوم پر ہو، اور خواہ کا روبار میں (Sleeping Partner) کے طور پر جس کے لئے فقہ کی اصطلاح مضار بت اختیار کرلی گئی ہے۔ زمین پر بے حدونہایت ملکیت جائز ہے بشرطیکہ اس سے 'معشر'' اداکر دیا جائے۔ اس قسم کے منافع کو مزارعت کہد دیا گیا ہے۔ یہ نظام سرمایہ داری کی وہ شدید شکل ہے جس میں اب خود نظام سرمایہ داری کی حامل اقوامِ مغرب بھی کیک پیدا کرتی جارہی ہیں۔ یہاں اسے اسلام کے معاشی نظام کے نام سے رائج اور شخام کیا جارہا ہے۔ یہی اقوامِ مغرب کا منشاء تھا۔

فند المينثل ازم:

ہندو، ہماری مذہبی پیشوائیت اور اقوامِ مغرب کی بیٹلیٹی سازش آ ہستہ زمیں گیر ہوتی چلی گئی۔لیکن اس کی رفتار بڑی سست تھی اور اقوامِ مغرب بیہ خطرہ محسوس کررہی تھیں کہ ان کی بیآ ہستہ خرا می رفتہ رفتہ ہمود کی حد تک نہ بڑنی جائے۔اس خطرہ کے ازالہ کے لئے انہوں نے ایک بئی ترکیب سوچی ۔ اور وہ بیہ کہ مسلمانوں کے عہدِ ملوکیت میں وضع شدہ 'اسلام'' کی شراب کہن کوئی بوتلوں میں اس طرح بند کیا جائے کہ اصلی اور نقلی میں فرق نہ کیا جاستے۔اس بنی تحریک کا نام انہوں نے Funda کہن کوئی بوتلوں میں اس طرح بند کیا جائے کہ اصلی اور نقلی میں فرق نہ کیا جاستے۔ اس بنی تحریک کا نام انہوں نے مسلم مما لک میں ہی نہیں، بورپ، امریکہ، کینیڈ اتک میں ہر جگہ اس کی شاخیں قائم کر دی گئی ہیں، اور وہاں کے نامور مذہبی پیشوا اور قدامت بین مہیں، بورپ، امریکہ، کینیڈ اتک میں ہر جگہ اس کی شاخیں قائم کر دی گئی ہیں، اور وہاں کے نامور مذہبی پیشوا اور قدامت بیند پیشہ ور ان کے ساتھ منسلک ہیں۔ اس کے لئے انہوں نے روپے کے سیلا ہے کے بنداس طرح کھول دیئے ہیں کہ سب اس میں بہے چلے جارہے ہیں۔ جس اسلام کو بیلوگ پیش کررہے ہیں وہی ہے جو بھارے دو مِلوکیت میں وضع ہوا تھا لیکن اس کے لئے اسلوبِ بیان ماڈر زن اختیار کیا جاتا ہے۔ اس سے 'نہار اوہ طبقہ جومولو یوں سے متنظر تھا ان کی باتیں بھی وہی ہوتی ہیں جنہیں مولوی صاحبان پیش کرتے تھے۔ اس طرح بیتح یک روپے کے زور اور حال کے اسلوب بیان ماڈر میں جو کیک روپے کے زور اور ویا کیا تیں بھی وہ جی ہوتی ہیں جنہیں مولوی صاحبان پیش کرتے تھے۔ اس طرح بیتح یک کیک روپے کے زور اور والوں کیا تیں بھی وہی ہوتی ہیں جنہیں مولوی صاحبان پیش کرتے تھے۔ اس طرح بیتح یک کی روپے کے زور اور

(ارمغانِ حجاز،ص:216،215)

پرا پیگنٹرہ کے شور سے کامیاب ہورہی ہے۔خواص کی نگا ہوں میں'' ماڈرن ازم'' کی چیک سے اس قدر خیر گی پیدا کی جارہی ہے کہ ان میں حقیقت اور فریب میں تمیز کرنے کی صلاحیت نہیں رہی ، اورعوام کے لئے مذہب کی رسی تقریبات کو اس قدر پُرٹشش، بارونق اور مقدس بنایا جار ہاہے کہ وہ سامریت کے اس دام ہمرنگ ِ زمین سے نکل ہی نہیں سکتے۔

یمی تھاوہ نظام جس کی محکمیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ''اہلیس کی مجلسِ شور کی' میں ' شعبۂ اسلام' کے مثیر نے کہا تھا کہ اس میں کیا شک ہے کہ محکم ہے یہ اہلیسی نظام پختہ تر اس سے ہوئے خوئے غلامی میں غلام ہے ازل سے ان غریبوں کے مقدر میں سجود ان کی فطرت کا تقاضا ہے نماز بے قیام آرزو اوّل تو پیدا ہو نہیں سکتی کہیں ہو کہیں پیدا تو مرجاتی ہے یا رہتی ہے خام! یہ ہماری سعی پہیم کی کرامت ہے کہ آج سے طواف و محلاً ملوکیت کے بندے ہیں تمام! ہے طواف و مج کا ہنگامہ اگر باقی تو کیا؟ گند ہو کر رہ گئی مومن کی شیخ بے نیام!

اوراس میں تحریکِ پاکستان کے خالفین اورا قوامِ مغرب واقعی کامیاب ہیں۔

ياكستان كامقصد:

یا در کھئے! جس مملکت کے قیام کا تصورا قبالؒ نے دیا تھا اور جس کے لئے قائدا عظم کی سعی پیہم کے تصدق ایک خطہ زمین حاصل ہوا تھا، اسے اپنی مقصدیت کے اعتبار سے اسلامی مملکت بنیا تھا۔وہ مقصدیت بیتھی کہ اس میں:

1\_حقِ حکومت کسی انسان یاانسانوں کے گروہ کو حاصل نہیں ہوگا۔حکمرانی صرفِ کتابِاللّٰد( قرآن) کی ہوگی۔

2۔اس میں غلط اور صحیح، جائز اور نا جائز ،اسلامی اورغیر اسلامی کی سنداورا تھارٹی قر آن مجید ہوگا۔

3۔اس میں کسی کو نہ کسی قشم کا خوف ہوگا ، نہ حزن ۔خوف ہوگا تو صرف قوانینِ خداوندی کی خلاف ورزی کے مصرت رساں نتائج کا جن کااطلاق ہرایک پریکساں ہوگا۔

4۔اس میں نہ کوئی فر درات کو بھو کا سوسکے گا۔ نہ کسی کی کوئی ضرورت رُکی رہے گی۔

5۔اس میں امیر اورغریب، محتاج وغنی، حاکم ومحکوم کی تمیز نہیں ہوگی۔ تمام انسان یکساں واجب التکریم ہوں گے اور تذلیل وتو ہینِ آ دمیت سنگین ترین جرم ہوگا۔

6۔اس میں وہ نظام سرمایہ داری باقی رہے گا، نہ مذہبی پیشوائیت کا وجود۔اُمت کے باہمی مشورہ سے نظام حکومت قائم ہوگا اوروہ نظام قرآن مجید میں متعین کردہ غیر متبدل حدود کے اندرر ہتے ہوئے، اپنے زمانے کے تقاضوں کے مطابق قواعدو ضوابط خود مرتب کرے گا۔انہی کواحکام شریعت کہا جائے گا۔

7\_اس میں ساری اُمت،اُمتِ واحدہ ہوگی جس میں کسی قشم کا تفرقہ ہیں ہوگا۔

یے تھاوہ نظام جسے قائم کرنے کے لئے پاکستان کاخطۂ زمین حاصل کیا گیا تھا۔اس کے مخالفین کی انتہائی کوشش تھی کہاوّل تو یہ خطهٔ زمین ہی حاصل نہ ہو، اور اگر حاصل ہو بھی جائے تو اس میں بینظام قائم نہ ہوسکے (جسے الدین کہا جاتا ہے)۔اس کے بجائے اس مذہب کا دور دورہ ہوجس سے انسان نہ دین کا رہتا ہے، نہ دُنیا کا، اقبالؒ کے الفاظ میں ان دونوں میں فرق میہ

وه مذهب مردانِ خود آگاه وخدا مست بیه مذهب مُلّا و جمادات و نباتات

قائداعظم نے تحریکِ پاکستان کے دوران کہاتھا:

''بماری حفاظت، ہماری نجات اورعزت وآبرو (کے تحفظ کا واحد ذریعہ ) یا کستان ہے۔اگر ہم اس جدوجہد میں نا کام رہ گئے تو ہم تو تباہ ہوہی جائیں گے لیکن اس کے ساتھ ہی اس برصغیر میں نہ مسلمانوں کا وجود باقی رہےگا۔نہاسلام کا نام ونشان۔''

(تقارير،جلددوم،ص:255)

اگر قائداعظمؓ زندہ ہوتے تووہ دیکھتے کہ پاکتان مل جانے کے بعد بھی اس اسلام پر کیا بیت رہی ہے جس کے احیاء کے کئے انہوں نے یا کشان لے کردیا تھا۔

بہرحال، ہماری انتہائی بدشمتی ہے کہ ہم اس میں نا کام رہ گئے اور پاکتان کے مخالفین کامیاب ہو گئے۔ یہ بدشمتی ہماری ہی نہیں۔ یوری کی یوری انسانیت کی برقتمتی ہے کیونکہ یا کستان نے اس نظام کی تجربہ گاہ بننا تھا جس سے نوعِ انسان نے اپنی منزلِ مقصودتک پہنچنا تھا۔اس اعتبار سے ہم اپنی بدھیبی کے بھی ذ مہداراورمجرم ہیں اور عالمگیرانسانیت کی بدھیبی کے بھی ذ مہدار اور مجرم، ہزارسال کے بعدیہ نا درِروز گارموقعہ میں میسرآیا تھاہم نے اسے بُری طرح کھودیا۔اےوائے ما!اےوائے ما!!

جبیں را پیش غیر الله سودیم چو گبرال در حضورِ او سرودیم ننالم از کے، می نالم از خویش که ما شایانِ شانِ تو نبودیم

(ارمغانِ حِباز ،ص:51)

مجھ سے اکثر نقاضا کیا جاتا ہے کہ میں اقبال ؒ کے فارسی اشعار کا ترجمہ بھی پیش کردیا کروں۔ میں ان اشعار کا ترجمہ کیا کروں؟ پیتوا پنی لاش کے سر ہانے کھڑے ہوکرا پناماتم کرناہے۔ ہر چند کہ ماحول کی افسر د گی طبیعت کواس طرف آ نے نہیں دیتی لیکن غالب نے اس مفہوم کوا پینے شوخ وشنگ انداز میں جس طرح ادا کیا ہے اس سے بات سمجھ میں آ جائے گی اُس نے کہا ہے: چاہتے ہیں خوب رویوں کو اسد آپ کی صورت تو دیکھا چاہئے!

غافل! ان مه طلعتول کے واسطے چاہئے والا بھی اچھا چاہئے

جن رفعتوں اورغظمتوں کا آئینہ داروہ اسلام تھاجس کے لیے ہمیں پیخطہز مین عطاہوا تھااس اسلام کونا فذ کرنے والے

انسان بھی اتنے ہی بلنداور عظیم ہونے چاہئیں تھے۔ ہمارے جیسے بست قامت ان بلندیوں تک پہنچنے کے قابل نہیں تھے، اس لیے ہم اس نعمت کبریٰ کے اہل نہیں قرار پائے۔جو تیشۂ فرہاداُ ٹھانے کی ہمت ندر کھتا ہو، اسے جوئے شیر کیسے ل سکتی ہے؟ ہمیں اپنے اندریہ ہمت پیدا کرنی چاہئے تھی۔قرآن کریم نے''اَنْتَکُه الْاَعْلَوٰنَ'' (تم سب پر غالب آجاؤ گے ) کے لئے إِنْ كُنْتُهُ مُوهِينِين - (الرَّمَ مون موت ) كى شرط عائدكى تقى - ہم نے اس شرط كو بورانه كيا تواس مقام تك بيني نه سكے -مجھےتو کچھالییا نظر آتا ہے کہ ہمارے ساتھ بنی اسرائیل کی تاریخ ؤ ہرائی جارہی ہے۔فرعون کی غلامی میں وہضعف د بیچارگی کی انتہا تک پہنچ گئے تو مشیت ِ خدا وندی نے اُن کی حالت پر رخم کھا یا اور چاہا کہ انہیں ممکن فی الارض حاصل ہوجائے۔(5-8:18)۔اس کے لئے انہیں ایک خطہ زمین عطا کردیا گیا۔ (قرآن کے الفاظ میں) اسے ان کے نام لکھ دیا۔(5:21) کیکن جب وہ اس کے اہل ثابت نہ ہوئے تو تقدیر امم کے اٹل قانون کی رُوسے فیصلہ ہوا کہ: فَا يَّهَا هُحَرَّ مَتُّ عَلَيْهِ هُ أَرْبَعِيْنَ سَنَةً ، يَتِيهُوْنَ فِي الْأَرْضِ ﴿ 5:26) جِس زمين كا پيان كنام لكهد يا كياتها، اس سانهيل محروم کردیااور کهه دیا که وه چالیس سال تک خانه بدوشوں کی طرح صحرانوردی کریں اوراپنے اندر تمکن فی الارض کی صلاحیت پیدا کریں۔خدا کرے کہ ہمارے جرائم کی سز اابدی محرومی نہ ہو۔ وقتی ہواورجس طرح بنی اسرائیل کی اُس نسل کے بعد آنے والےمؤرخ نے اُسی سرز مین میں سطوت داؤدی اور شوکت سلیماٹی کا نظارہ کیا تھا، ہمارا آنے والامورخ بھی اُس نظام کی جنت آفرینیوں کا نظارہ اپنی آئکھوں سے دیکھ لےجس کے لئے بیخطۂ زمین ہمیں عطاکیا گیا تھا۔اُس کی رحمت ِ بے پایاں نے ، جنت سے نکلے ہوئے آ دم کو جنت کی بازیابی کا وعدہ بھی تو دلایا تھا۔لیکن پیے جنت مفت میں نہیں مل جانی تھی۔اس کے لئے فَمَّرِج تَبِعَ هُلَا أَيِّ (2:38) كَيْشُرط لازمُ هِي -اس طرح حاصل كرده جنت كوكو كَي جِين نهيں سكتا \_

آل بہشتے کہ خدائے بتو بخشد ہمہ ہیج

مفہوم: وہ بہشت جوتمہیں (بھیک میں ) بخشی گئی ہو،کسی کام کی نہیں۔وہ جنت جوتمہاری جدو جہداورمحنت کے نتیجے میں

وجود میں آئے ،اس کی کیابات ہے۔

مهمیں بیخطہ زمین ملا ہی اس لیے تھا کہ لِنَنْظُر كَیْفَ تَعْمَلُونَ (10:14)۔" ہم دیکھیں کہتم کس قسم كے كام كرتے ہو؟ "ہم نے جس شم كے كام كئے أسى قسم كا نتيجہ ہمارے سامنے آگيا۔ يہال تو عمل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی جہنم بھی

کیکن مجھے تو داستانِ بنی اسرائیل کواپنے حال پرمنطبق کرتے ہوئے بھی ڈرلگتا ہے۔ان کے متعلق قر آن نے بتایا ہے کہ اس کی تمکن فی الارض سے عارضی محرومی کے بعد، نئی نسل کے نو جوان (حضرت ) موتیٰ "پرایمان لے آئے اوران کے جوشِ کردار نے مخالفت کے ہر بندکوتو ڑ کرتمکن حاصل کرلیا۔لیکن ہماری نٹی نسل کوتواس مقام پر پہنچادیا گیا ہے جہاں وہ اسلام کے نام تک سے متنفر ہور ہی ہے۔اس کا اگلا قدم سیکولرزم ہوگا۔اُس وقت بھارت کا ہندومسلمانوں کی وہ تمام جماعتیں جنہوں نے مطالبه يا كستان كى مخالفت كى تھى اوراقوام مغربا پنى اس كامياني پرجشنِ مسرت منائيس گى كە:

رسیدہ بود بلائے ولے بخیر گذشت

مفهوم: بلاسريرة كئ تفي ليكن شكري ليل كئ!

اس سے اُن کے دل پرکیا گزرے گی جنہوں نے اس خطۂ زمین میں قر آنی نظام کا خواب دیکھا تھا،اس کی بابت مت پوچھئے۔ خداعد وکوبھی پہنواب بدنہ دکھلائے!

کیکن اس کے باوجود، جب تک میرے دم میں دم ہے میّن قر آن کی آ واز بلند کئے جاؤں گا کہ میرے سامنے اُس کا پیہ وعدہ موجود ہے جوبھی وعدہ خلافی نہیں کرتا ، کہ اس نظام کوؤنیا کے ہر نظام پرغالب آ کرر ہنا ہے۔ یہاں نہ سہی کہیں اور سہی۔

سازِ قرآل را نوا با باقی است 1\_ محفلِ ما بے مے وبے ساقی است 2۔ زخمہ ما بے اثر افتد اگر آسال دارد بزارال زخمه در

پیشِ قومے دیگرے بگذاردش 3۔ حق اگر از پیشِ ما بر دار دش

آتشِ خود بر دلِ دیگر زنند ترسم از روزے کہ محروش کنند \_4

(جاويدنامه، ص:91)

1۔ ہماری محفل شراب اور ساقی کے بغیر ہے ، مگر قر آن کے ساز کے نغمے اپنی جگہ برقرار ہیں۔

2۔اگر ہماری مضراب میں کوئی انزنہیں رہاتو آسان کے پاس ہزاروں اور سازندے موجود ہیں۔

3۔اگراللّٰد تعالیٰ اسے ( قر آن کو ) ہمارے سامنے سے اٹھالے تووہ اسے کسی اور قوم کے سامنے رکھ دے گا۔

4۔ میں اس دن سے ڈرتا ہوں کہ مسلمان کوقر آن سے محروم نہ کردیا جائے۔اورمولا کریم اپنے عشق کی آگ کسی اور کے دل پرنہ ڈال دے۔

قر آن کریم کواللہ تعالیٰ نے تمام نوعِ انسان کے لئے قیامت تک ضابطۂ حیات قرار دیا ہے،اس لئے اس کا نظام نہ کسی

خاص خطۂ زمین سے وابستہ ہے۔ نہ کسی خاص قوم تک محدود ، اور نہ کسی خاص زمانے سے مختص۔ جوقوم جس ملک اورجس زمانے ، میں بھی اس کے حقائق پرعلم وبصیرت اورعقل وفکر کی رُو سےغور کر کے آنہیں اختیار کر لے گی وہ اس سے فیضیا ب ہوجائے گی۔ مذہب پرست قومیں جواپنی خوش فہمیوں میں مست اور تو ہم پرستیوں میں مطمئن رہتی ہیں ان کے حصے میں بیسعادت نہیں آ سکے گی۔دانش ورانِ مغرب،اینے موجودہ نظام حیات سے تنگ آ کرایک نئی دُنیااوراس میںایک جدید نظام کی تلاش میں ہیں۔ ایک الیی دنیا جس میں نہ کر ۂ ارض پر هینجی ہوئی مما لک کی لکیریں ہوں اور نہ ہی قوموں کے خود وضع کردہ حدود۔ بیروہ دنیا ہوگی جس میں انسان جہال جی چاہے آ زادانہ چلے پھرے، رہے سہے، اور ہر جگہ یکسال

شرا کط پراپنے لئے مسرت حاصل کر سکے۔سیاسی طور پراس سے مُرادساری دنیا کی واحد حکومت ہوگی۔ جو جمہوری طور پرتمام انسانوں کے باہمی مشورہ سے اپنا کاروبار سرانجام دے گی۔ہم اپنی روح کے مذہبی نشیمن میں کسی اسی قشم کی حسین دُنیا کا تصور محسوس کرتے ہیں جس میں کامل ہم آ ہنگی اور پیجہتی ہو۔

(Beyond the welfare state, By. Gunner Myrdal)

يه دُنياايك ايسے مذہب كى رہين منت ہوگى:

''جوانسان کی ارتقائی منازل کا ساتھ دےگا۔اس کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہوگی کہ وہ عالمگیر ہوگا اور منتشر انسانیت کو ایک وحدت میں منسلک کردے گا۔ جو مشرق ومغرب کے تمام مذاہب کی تعلیم کا مہیمن ہوگا۔وہ عقل وفکر پر بنی ایسا قابلِ عمل ضابطہ اخلاق دےگا جوعلوم سائنس سے ہم آ ہنگ ہو۔وہ انسان کو اس قابل بنادے گا کہ وہ خارجی کا ئنات اور خود اپنی ذات کے ساتھ ہم آ ہنگ رہ سکے۔اُسی کو بہتی حاصل ہوگا کہ وہ نوع انسان کا مذہب بن سکے۔''

(The Sane Society; by Erich Fromm)

ہم نے اس مقام پر دانش ورانِ مغرب میں سے صرف دوایک کے خیالات پیش کئے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ سب
اپنی نیشنلزم کے ہاتھوں نالاں ہیں کہ دُنیا میں جنگوں کے لامتنا ہی سلسلہ کا بنیا دی سبب یہی ہے۔ وہ اپنے ہاں کی جمہوریت سے
تنگ آچکے ہیں کہ ان کے نز دیک بہ بھی ملوکیت ہی کا پر تو ہے۔ مغربی سرمایہ پرست قومیں اپنے معاثی نظام کو عالمگیر تباہی کا
موجب قرار دیتی ہیں۔ اس کے برعکس روس اور چین کی سوشلزم بری طرح ناکام ثابت ہور ہی ہے اس حصہ لا کے بعد جب وہ
الا (مثبت نظام) کے متعلق سوچیں گے تو وہ قرآن کے سوا کہیں نہیں ملے گا۔ اس طرح ہے

یہ جہال معمور ہوگا نغمہ توحید سے

شب گریزاں ہوگی آخر جلو ہ خورشیر سے

والسلام

#### توجه فرمايئ

اس امر کوواضح کردینا ضروری ہے کہ ادارہ طلوع اسلام کا ملکی یا غیر ملکی سی بھی سیاسی پارٹی یا فرقہ سے براہ راست یا بالواسطہ کوئی تعلق نہیں ہے۔ نہ ہی ادارہ طلوع اسلام خود کوئی سیاسی پارٹی یا مذہبی فرقہ ہے۔ بیصرف اور صرف ایک فکری اور علمی تحریک ہے۔

### بِسُلِلْهُ إِلَّهُ زَالِّحِيْدِ

خواجبهاز پر عباس، فاضل درسِ نظائی www.azharabbas.com khawaja.azharabbas@gmail.com

## چینی نظام اورریاست مدینہ کے درمیانی فاصلے

مشہوراخبار''THE DAWN'' کی 9 جنوری 2019ء کی اشاعت میں مشہورسینٹر صحافی محترم جناب زاہد حسین صحاحب کا ایک بڑا پُر معنی مضمون بعنوان Learning From China شاکع ہوا ہے۔ یہ بڑا علمی اورغور طلب مضمون سے ۔ اس مضمون میں جناب زاہد حسین صاحب نے چینی انقلابِ چین کی ترقی کی وجوہات بیان کی ہیں جو بالکل حقائق پر مبنی ہیں ۔ خود چین جا کر یا یہاں پاکستان میں ہی رہ کر چینی لٹر یچر پڑھ کر ہر خض ان حقائق کی تصدیق کرسکتا ہے ۔ انہوں نے چین کی ترقی کی ترقی کے اصل ، اسباب ، چین کا سیاسی استحکام ، معاشی ترقی اور بلند معیار زندگی کو قرار دیا ہے ۔ مضمون طویل ہے اور اس قابل ہے کہ اس کا اردو ترجمہ کر کے پھر اس پر تبصرہ تحریر کیا جائے لیکن چونکہ وہ صفمون طویل ہے ، اس کو ہم اپنے مضمون میں شامل نہیں کر سکتے ۔ ہم نے اس کا ملخص تحریر کر دیا ہے ۔

وزیراعظم عمران خان صاحب بار بار ریاست مدینه کا ذکر کرتے ہیں اور اس ریاست کو بطور ایک نمونہ کے پیش کرتے ہیں۔ انہوں نے چینی نظام کو بطور ایک نمونہ پیش کیا ہے۔
البتہ اخبارات میں الی اطلاعات آئی ہیں کہ پاکستان کی ایک مختصری ٹیم چین میں ٹھیر کے ان کے نظام کا جائز لے رہی ہے۔
چین کا انقلاب اور اس کی ترقی ہماری آئکھوں کے سامنے ہے۔ اس لئے ہر شخص اس سے متاثر ہوتا ہے۔ ریاست مدینہ آئ سے 14 سوسال پیشتر قائم ہوئی تھی۔ اس کے بعد وہ بھی قائم نہیں ہوئی اس لئے عام لوگ اس کو وگا اس کو Appreciate نہیں کرسکتے ۔خلافت راشدہ کے انظراض کے بعد یہ پہلاموقع ہے کہ محتر م عمران خان صاحب نے ریاست مدینہ کا ذکر کیا ہے۔
کرسکتے ۔خلافت راشدہ کے انظراض کے بعد یہ پہلاموقع ہے کہ محتر م عمران خان صاحب نے ریاست میں امام تمین نے بڑی جدو جہداور بہت قربانیوں کے بعد اسلامی ریاست قائم کرنے کا اعلان کیا تھا۔
کرسکتے ۔خلافت ریاست نہیں تھی۔ ہمیں ایر انی انقلاب سے بڑی توقعات وابستہ تھیں۔ اور یہ خدشہ تھا کہ ایران کے اسلامی انقلاب کے ناکام ہونے سے مسلمانوں پر بہت بڑا اثر پڑے گا اور کی صدیوں تک پھر مسلمانوں کو آثامت و بین کا حوصلہ نہیں ریاست کا نصور ہی نہیں ہو کہ مین صاحب نے ایران کی تقریباً پوری آبادی شیعہ ہے اور ریہ خدشہ درست ثابت ہوا۔ ایران کے انقلاب کی اصل وجہ یہ ہے کہ ایران کی تقریباً پوری آبادی شیعہ ہے اور تشیع میں اسلامی ریاست کا نصور ہی نہیں ہے۔ یہ جو تمین صاحب نے ایران میں اسلامی نظام قائم کرنے کی کوشش کی تھی وہ تشیع میں اسلامی ریاست کا نصور ہی نہیں ہے۔ یہ جو تمین صاحب نے ایران میں اسلامی ریاست کا تصور ہی نہیں ہے۔ یہ جو تمین صاحب نے ایران میں اسلامی نظام قائم کرنے کی کوشش کی تھی وہ

تشیع کے بالکل خلاف تھی شیعت کا نظام سے کوئی تعلق ہی نہیں ہے۔ چونکہ اس رسالہ کا کوئی تعلق کسی فرقہ سے نہیں ہے یہ کسی فرقہ کے تتحرین نہیں کے البتہ اگر شیعہ حضرات کا فرقہ کے تتحرین نہیں چاہتے۔البتہ اگر شیعہ حضرات کا کوئی رسالہ نہمیں دعوت دے گا تو ہم اس کے لئے ایرانی انقلاب کی ناکامی کی وجو ہات بیان کر سکتے ہیں۔

پاکتان 1947ء میں وجود میں آیا تھا اور چین کواس سے دوسال بعد 1949ء میں آزادی ملی تھی۔اس کے بعد وہال انقلاب آیا۔غور کرنے کی بات یہ ہے کہ اس عرصہ میں پاکتان نے کوئی ترقی نہیں کی۔ آج کا دورا یوب خال کے دور سے بھی برتر دور ہے۔ ایوب خال کے دور میں دہشت گردی اور کر پشن اس در جنہیں تھی اور کم سے کم سرکاری Exchequer محفوظ تھا۔ یہاں کے لیڈروں نے پاکتان میں خاک ہی اڑائی۔اس کے برخلاف چین نے بڑی ترقی کی۔ جب آپ کسی عالم یا کسی تھا۔ یہاں کے لیڈروں نے پاکتان کا مرشہ پڑھتے ہیں تو وہ فوراً یہ کہتے ہیں کہ جی مسلمانوں نے قرآن کو چھوڑ دیا، نماز پڑھنی چھوڑ دی، اس وجہ سے مسلمان قرآن کو وگی الہی مانتے ہیں اور چھوڑ دی، اس وجہ سے مسلمان قرآن پڑمل کیا گیا تھا تو ایک ایساعمہ فظام وجود میں آیا تھا کہ اس جیسانظام پھر دوبارہ وجود میں نہیں یہ بھی جانتے ہیں کہ جب قرآن پڑمل کیا گیا تھا تو ایک ایساعمہ فظام وجود میں آیا تھا کہ اس جیسانظام پھر دوبارہ وجود میں نہیں ہوتی ہے تو انہوں نے کون ساقرآن پڑمل کیا گیا تھا تو ایک ایساعمہ فظام وجود میں آیا تھا کہ اس جیسانظام پھر دوبارہ وجود میں نہیں ہوتی ہے تو انہوں نے کون ساقرآن پڑمل کیا گیا تھا تو ایک ایساعہ و تور میں آیا کوئی قوم نماز پڑھنے اور پرستش کرنے سے بلند درجہ حاصل کرسکتی ہے۔ یہ بات بڑی غور طلب ہے اور اگر قرآن پڑمل کرنے کے نتائج سامنے ہیں تو اب قرآن کو دوبارہ پڑنے نے میں کیا چیز مانع ہے۔ یہ بات بڑی غور طلب ہے اور اگر قرآن پر عمل کرنے کے نتائج سامنے ہیں تو اب قرآن کو دوبارہ پر خرف میں کیا چیز مانع ہے۔

ہوں ہے۔ بین یہ بہر ہی ہے۔ ہوراب سے بہت خوشی ہوئی ہے اور جھتی ہے کہ اقامت دین کے بعد بین انگی سامنے آئے سے اور اب مسلمانوں نے قرآن کو یوں چھوڑا کہ نتائج سامنے نہیں آر ہے سے تحریک طلوع اسلام کووز براعظم عمران خال کے ریاست مدینہ کے قیام کے اعلان سے بہت خوشی ہوئی لیکن تحریک طلوع اسلام جناب عمران خان صاحب یا ان کی تحریک انصاف سے کوئی توقع وابستے نہیں کرتی ۔ کیونکہ عمران خال صاحب کے جو بیانات سامنے آر ہے ہیں اُن سے واضح ہور ہا ہے کہ اُنہیں یا ان کی جماعت کو، اس بات کاعلم نہیں ہے کہ ریاست معلوم ہور ہے ہیں وہ سب اقامت دین کے خلاف ہیں۔ ہمارے علاء کرام ہی وہ ہیں جوا قامت ذریع ان کے جونظریات معلوم ہور ہے ہیں وہ سب اقامت دین کے خلاف ہیں۔ ہمارے علاء کرام ہی وہ ہیں جوا قامت دین علی سب سے بڑی رکاوٹ ہیں۔ جماعت اسلامی شظیم اسلامی، مصر کی اخوان المسلمون یہ تینوں جماعتیں اقامت دین کی داعی جواتی اس کے بعد سے تا ایں سیاہ دوران، تحریک طلوع اسلام وہ واحد تحریک ہے جو قرآن کے خلاف ہیں۔ خلاف ہیں۔ خلافت راشدہ کے انقراض کے بعد سے تا ایں سیاہ دوران، تحریک طلوع اسلام وہ واحد تحریک ہے جو قرآن کے مطابق اقامت دین کی داعی ہے۔ اس دعوی کی تفصیل آگے پیش خدمت عالی کی جائے گی۔

ہمیں عمران خاں صاحب سے اس وقت سے محبت ہے جب وہ کر کٹ کے کھلاڑی تھے اور ساری دنیا میں پاکستان کا نام

روش کررہے تھے اس کے بعد ہماری محبت میں اس وقت اضافہ ہوا جب انہوں نے قرآن کریم کی طرف رخ کیا اور قرآنِ کریم کی طرف رخ کیا اور قرآنِ کریم کا نام لینا شروع کیا ۔ لیکن اس محبت کے باوجود ہم ان کی اس خامی کونظر انداز نہیں کر سکتے کہ وہ جذباتی ، سطح بین ، توہم پرست اور Scatterd ideas کے حامل ہیں ۔ لیکن اس میں ان کا کوئی قصور اس وجہ سے نہیں ہے کہ مجموعی طور پر مسلمانوں اور خصوصاً ہماری پیشوائیت کے نظریات ہی قرآن کے خلاف ہیں، توان کی ، قرآن کے درست نظریات تک کیسے رسائی ہوسکتی ہے۔

عقلِ انسانی نے بھی اچھے معاشر ہے تھیں دیے میں ترقی کی ہے۔انسانیت کے بالکل ابتدائی دور میں قبائلی سٹم قائم تھا۔ اس نے آہتہ آہتہ ترقی کی اوراب مغربی اورخصوصاً Scandinavian مما لک کی حکومتیں بہت اچھی شار ہوتی ہیں۔ ان میں شہریوں کی تمام ضروریات پوری کردی جاتی ہیں۔ اس طرح چین نے بہت ترقی کی جب یہ 1949ء میں قیام پاکستان کے دوسال بعد آزاد ہوا، تو اس کی حالت ہم ہے بھی بدتر تھی۔لیکن صرف عقل انسانی کے زور پر اس نے بہترین معاشرہ قائم کرلیا۔ خور کرنے کی بات ہہ ہے کہ جب عقل انسانی کے ذریعے بہترین نظام قائم کیا جاسکتا ہے تو پھر اسلام کی کیا ضرورت باقی رہ جاتی ہو اور اسلام اختیار کرنے سے روحانیت میں اضافہ ہوتا ہے اور انسان کی زندگی کا مقصد روحانیت میں اضافہ کو این ہوتا ہے اور انسان کی زندگی کا مقصد روحانیت کی سیان اف ان کرنا ہوتا ہے۔لیکن روحانیت حاصل کرنے کے لئے کسی نظام کی ضرورت بی نہیں ہوتی۔ روحانیت کا اضافہ تو پرستش تو ہر جگہ ہو کتی ہوادراس کو مذہب کہتے ہیں ہمارے علاء مذہب میں کا کرنے سے ہوتا ہے۔لیکن پھر وہی سوال ہوتا ہے کہ پرستش تو ہر جگہ ہو کتی ہے اور اسلام ہی وہ دین ہیں جارے علاء نے بھی اقامت کے قائل ہیں۔خلافت راشدہ کے انقراض کے بعد سے مسلمان مذہب پر بی عمل کر رہے ہیں ہمارے علاء نے بھی اقامت دین کا ذکر تک نہیں کیا۔طالانکہ قرآن کر کی جرآن کے نظام کو دین کہتا ہے (21:3)،اور اللہ کے زد کی اسلام ہی وہ دین کہتا ہول نہیں اقبول ہے،اللہ کے زد کی اسلام کے علاوہ کوئی دین قابل قبول نہیں گوری۔

ہماری دفت ہے ہے کہ ہم اسلام کوچھوڑ کے انسانوں کا وضع کردہ نظام بھی اختیار نہیں کرتے اور علی لاعلان مذہب کو بھی رد نہیں کرتے اور دین کی طرف آنا بھی نہیں چاہتے۔ مذہب اللہ تعالی اور بندے کے درمیان ایک ذاتی تعلق ہوتا ہے۔ اس کا وجود خہیں ہوتا۔ اللہ تعالی سے یہ تعلق پر ستش کے وجود صرف انسان کے ذہن میں ہوتا ہے ذہن کے باہر خارج میں اس کا وجود نہیں ہوتا۔ اللہ تعالی سے یہ تعلق پر ستش کے ذریعے قائم کیا جاتا ہے اور دل کو یہ اطمینان دلا دیا جاتا ہے کہ ہمار اللہ تعالی سے تعلق قائم ہوگیا ہے مذہب صرف انفرادی اور دائمی جذبہ ہوتا ہے جس کے لئے کسی نظام کی ضرورت نہیں ہوتی۔ مذہب میں پر ستش کے نتائج مرنے کے بعد سامنے آتے ہیں۔ پر ستش کے نتائج اس دنیا میں سامنے نہیں آتے اس کے برخلاف دین ہوتا ہے۔ دین ایک نظام ہوتا ہے۔ جو ایک بہت مضبوط اساس پر قائم ہوتا ہے۔ دین کو موجودہ دور میں ریاست کہا جاتا ہے۔ اسلام دین ہے ناق اللہ ایڈی عِنْدَ اللهِ الْاِیْدُنَ عِنْدَ اللهِ الْاِیْدُنَ عِنْدَ اللهِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ کے نزد کیک ضابطۂ حیات اسلام ہے۔ خدا کے تمام انبیاء (علیہم السلام) دین لے کر آتے اللّٰ کہ گذیہ کہ کہ اللہ اللّٰ کے نزد کیک ضابطۂ حیات اسلام ہے۔ خدا کے تمام انبیاء (علیہم السلام) دین لے کر آتے اللّٰ کہ گذیہ کو کہ کو کی خواب کے تمام انبیاء (علیہم السلام) دین لے کر آتے

تھے(44،2:213)ان کے بعدان کے پیرواس کو مذہب میں تبدیل کردیتے تھے رسول الله طالعی بھی دین لیکر آئے تھے(48:28،9:33) انہوں نے اس کوقائم بھی کیا تھا۔اس کے بہترین نتائج اس دنیامیں سب کے سامنے آئے۔ بینظام اب بھی قرآن میں محفوظ ہے۔اس نظام میں ہے کہ کسی انسان کوحق حاصل نہیں کہ وہ دوسروں پرحکومت کرے اِن الْحُکُمُ مُرالَّا یلاء ﴿ 40؛ 12) ترجمہ: حکومت کا حق صرف خدا کو حاصل ہے وَمَنْ لَّهُ یَخْکُهُ بِمَنَا ٱنْوَلَ اللَّهُ فَأُولَبِكَ هُمُه الْكُفِرُونَ۞،وَمَنْ لَّمْ يَخْكُمْ مِمَا ٱنْزَلَاللَّهُ فَأُولَبِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ۞،وَمَنْ لَّمْ يَخْكُمْ بِمَا ٱنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَبِكَ هُمُ الْفٰسِقُونَ®(5:47،5:45،5:44) ترجمہ: جوخدا کی کتاب کےمطابق فیصلے نہ کرے وہ کافر ظالم اور فاسق ہیں۔ کتاب توایک ضابطۂ حیات ہے۔اس کی اطاعت ایک زندہ اتھارٹی کے ذریعے ہی ہوسکتی ہے۔ جوریاست قر آنِ کریم کے قوانین واحکامات کو جاری کرتی ہے وہ ریاست مدینہ کہلاتی ہے۔حضور مَالَّیْا ِ کُو حکم ہوافَا کے کُنھ بَیْنَهُ مُی بِیمَا ٱنْوَلَ اللّٰهُ (5:48) ترجمہ: توان میں کتاب اللہ کے مطابق فیصلے کر۔اس ریاست کے نافذ کردہ احکامات کی اطاعت مسلمانوں پرفرض ہوتی ہے۔ یہی اطاعت عبادتِ خداوندی ہوتی ہے۔قر آنِ کریم میں جس جگہ بھی اللہ ورسول کی اطاعت کا ذکر کیا گیا ہے اس ہے مراداسی حکومت کے احکام کی اطاعت ہے۔اگریقر آنی حکومت قائم ہے تواللہ ورسول کی عبادت ہورہی ہے۔اگریة قائم نہیں ہے تو آپ سمجھ لیں کہ اللہ ورسول کی اطاعت نہیں ہورہی۔ دین میں اطاعت اجتماعی طور پر ہوتی ہے البتہ مذہب میں اطاعت انفرادی طور پر ہوتی ہے۔ اللہ تعالٰی کے جو دعدے قرآن کریم میں آئے ہیں کہمسلمان ہمیشہ غالب رہیں گے (58:21) بلندر ہیں گے(3:139) اللہ کا فروں کومسلمانوں پر بھی غلبہ ہیں دےگا (4:141) وہ سارے دعویٰ اس نظام میں پورے ہوتے ہیں۔ جب تک مسلمان دین کا نظام اختیار نہیں کریں گے اور مذہب کے اندر رہیں گےوہ بھی قعر مذلت سے نہیں نکل سکتے ۔مسلمان ہونا کوئی فکری یا ذہنی چیز نہیں ہے مسلمان ہونا ایک عملی چیز ہے۔مسلمان وہ ہوتا ہے جواس بات پر یقین ر کھتا ہے کہانسانوں کے بنائے ہوئے تمام نظام باطل پر مبنی ہوتے ہیں اور صرف اللہ کا دیا ہوا نظام ہی حق پر قائم ہوتا ہے۔ اس تمہید کے بعداب اصل بات پیش خدمت عالی کی جاتی ہے کہ جس وجہ سے اسلامی ریاست قائم کرنا ضروری ہوتا ہے تمام سیکولرحکومتیں اور چین کی حکومت بھی مقصود بالذات قائم کی جاتی ہیں۔ان تمام کامقصودیہ ہوتا ہے کہ ملک میں امن وامان قائم ہو،شہر بوں کو ہرطرح کے رزق اور رہائش کی سہولتیں موجود ہوں۔ ہر بچیہ کوعمدہ ترین تعلیم حاصل کرنے کے مواقع فراہم ہوں۔ بیان حکومتوں کامقصود ہوتا ہے۔لیکن ریاست مدینہ مقصود بالذات نہیں ہوتی وہ ایک خاص مقصد حاصل کرنے کے لئے قائم کی جاتی ہےاور بیریاست صرف وہ لوگ ہی قائم کرتے ہیں جن کووہ مقصود حاصل کرنا در کار ہو۔ان لوگوں کےعلاوہ دیگرلوگ بیر پاست قائم نہیں کرتے اس مقصود کی تفصیل آپ ذراغور سے ملاحظ فر مائیں ۔

میں آپ سے مصروف گفتگو ہوں ۔کسی نے آ کر مجھے اطلاع دی کہ کل میر ابیٹالندن سے آرہاہے۔ بی خبرس کر مجھے بہت خوشی ہوئی ۔تھوڑی دیر بعد باہرکسی نے پستول چلائی اور مجھے کسی کے بلند آ واز سے رونے کی آ واز سنائی دی۔تو میں گھبرا گیامیرا ۔ پیخوش ہونا، اور میرا پی گھبرانا، ان دونوں چیز وں کا، میر ہے جسم سے کوئی تعلق نہیں۔ نہ میرا ہاتھ خوش ہوا اور نہ ہی میرا پاؤں گھبرایا۔ میری بیہ چیز جو پہلے خوش ہوئی اور تھوڑی دیر بعد گھبرائی بیرمیری ذات، بیرمیرانفس ہے۔ اس چیز کے موجود ہونے پر ہرمسلمان ایمان لاتا ہے۔ اگر کوئی شخص اس چیز پر ایمان نہیں لاتا تو وہ مسلمان شار نہیں ہوسکتا بیا ایک تو انائی ہے۔ جواللہ تعالیٰ نے انسان کوعطا کی۔ اس تو انائی کی کوئی Definition نہیں ہوسکتی۔ بیتو انائی ہی انسان کو حیوان سے ممیز کرتی ہے اور انسان کوارادہ واختیار دیتی ہے۔ اس تو انائی کی وجہ سے انسان اپنے افعال واعمال کا ذمہ دار کھم ہرتا ہے اور اس کی وجہ سے بیاللہ تعالیٰ کے ہاں جو ابدہ ہوتا ہے۔

استوانائی کے ملنے کوتر آن کریم میں ''نخ روح'' کہا گیا ہے۔ یہ''نغ روح'' قر آن کریم کی ایک اصطلاح ہے۔ قر آن کریم میں اس کا ذکر تین مقامات پر آیا ہے (15:29،72،32:9،32) جب تک اس توانائی کی نسبت اللہ تعالیٰ تک رہی تو قر آن نے اس توانائی کوروح کے لفظ سے موسوم کیا اور جب بہتوانائی انسان کوعطا ہوگئ تو قر آن کریم نے اس کو''نفس'' یا ''ذات'' کہنا شروع کر دیا۔ ہمارے علاء کرام' روح اورنفس'' کے اس امتیاز کو Miss کرگئے۔ قر آن کریم روح خداوندی کا قائل ہے لیکن وہ روح انسانی کا منکر ہے یہ بات قر آن کی وجی الہی ہونے کا بڑا واضح ثبوت ہے۔ کیونکہ نز ول قر آن کے وقت سے، اس دور تک سب لوگ روح انسانی کے قائل چلے آرہے ہیں۔ آپ اس توانائی کوعلاء کے نظریہ کے مطابق روح کہیں یا قر آن کریم کے مطابق نفس کہیں ، لیکن اس بات پر سب کا اتفاق ہے کہ اس توانائی کو پرورش کرنا، اس کوتر تی دینا اس کی زندگی کا مقصد ہے۔ علاء کے نز دیک آ دمی'' جسم وروح'' کا مرکب ہے اور قر آن کے مطابق آ دمی'' جسم اورنفس'' کا مرکب ہوتا ہے۔

رجہ بربا ہے۔

پرورش تو دونوں کی کرنی مقصود ہے۔ فرق یہ ہے کہ چونکہ قرآن' روح انسانی'' کا قائل نہیں اس لئے اس نے روح انسانی کی پرورش تو دونوں کی کرفی مقصود ہے۔ فرق یہ ہے کہ چونکہ قرآن' روح انسانی کی پرورش کے جواصول بتائے وہ قوم کو عارت و برباد کرتے ہیں۔ ہم بہت مخضر طور پر ان روحانیین ، یا دوسرے الفاظ میں صوفیائے کرام کے نظریات پیش کرتے ہیں۔ تصوف کی ساری بنیا دروح ، روحانیت پر قائم ہے۔ لیکن قرآن میں'' روحانیت' یا معرفت کالفظ کہیں استعال نہیں ہوا۔ ہیں۔ تصوف کی ساری بنیا دروح ، روحانیت پر قائم ہے۔ لیکن قرآن کریم نے فرما یا: حَلَق اللهُ السَّہ او ہِ وَالْاَرْ ضَ بِالْحَقِی اللهُ السَّہ او ہِ اللهُ السَّہ او ہوں کے لئے نشانی ہے۔ دوسرے مقام پر ارشاد عالی ہے: ترجمہ: اللہ نے زمین و آسمان بالحق پیدا کئے اس میں یقین کرنے والوں کے لئے نشانی ہے۔ دوسرے مقام پر ارشاد عالی ہے: وَمَا خَلَقُنَا السَّمَاءَ وَالْارْ ضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ الَّذِينُ کَافَرُوْا ﴿ فَوَيُلُ لِّلَّا فِيْنَ كُفَرُوا وَنَ النَّارِ ﴾ وَمَا خَلَقُنَا السَّمَاءَ وَالْارْ ضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ الَّا فِیْنَ کُورُوا ﴾ نو بے اور ہو کہوں کا ہے اور کے لئے آگ ہے خرابی ہے۔

قر آن کریم نے دونوں طریقوں سے موجبہ (مثبت)اور سالبہ (منفی) بہت (Freefuly)ار شاد فرمایا کہ اللہ نے زمین وآسمان کو تخلیق فرمایا ہے(14:32،59،10) اس کے تخلیق کرنے کی وجہ بھی ارشاد فرمائی تا کہ ہر شخص کواس کے کاموں کی جزاء مل جائے (14:51)لیکن ہمارے صوفیاءاور علماءاس دنیا کے وجود کے قائل نہیں۔ان کاعقیدہ ہے کہ بیہ د نیاExist ہی نہیں کرتی۔ ہماری فارسی اور اردو کی ساری شاعری ان اشعار سے بھری پڑی ہے۔ اردو کےسب سے بڑے

شاعر غالب تواس عقیدہ کے مبلغ ہیں۔انہوں نے کہاہ

جستی کے مت فریب میں آجائیو اسد عالم نمام حلقۂ دام خیال ہے ہاں کھائیو مت فریب ہستی ہر چند کہیں کہ ہے، نہیں ہے

تصوف کی اصطلاح میں اس کو وحدت الوجود کہتے ہیں۔ یعنی خدا ہر شے ہے اور ہر شے خدا ہے۔ جب بیہ حضرات

کا نئات کے وجود کے ہی قائل نہیں ، تو تسخیر کا نئات کس طرح کر سکتے ہیں اور کا ئنات کو مسخر کرنے سے جوفوا کد حاصل ہوتے

ہیں بیقوم ان تمام فوائد سےمحروم رہتی ہے۔اسی وجہ سے مسلمان سائنس کے بعدان سے بہت ہیچھے ہیں۔ (2) قرآن کریم علم حاصل کرنے کے لئے اس کا استعمال لازم قرار دیتا ہے(17:36) یعلم حاصل ہی حواس کے

ذریعے ہوتا ہے۔ پی<sup>حض</sup>رات علم بالحواس کےمنکر ہیں، نہصرف اس کواہمیت نہیں دیتے بلکہاس کو condemn کرتے ہیں \_

یے سرف اس علم کے قائل ہیں جو باطنی ذرائع سے حاصل ہوتا ہے۔

(3) پیصوفیاء دنیا کی ہر چیز سے'' پر ہیز'' کرتے ہیں اور دنیا کے متعلق ان Negative attitude ہوتا ہے۔

(4) قرآن کی رُوسے اللہ تعالیٰ کی ذات اس درجہ بلندواعلیٰ ہے کہ نہاس کی اطاعت برا ہُ راست ہوسکتی ہے(4:80)

اور نہاس سے برا ۂ راست علم حاصل ہوسکتا ہے(42:52 )ان حضرات، بیغی ہمار بےعلماءاورصوفیاء نے ،ان دونوں قر آنی عقیدوں کورد کیا۔اطاعت کی جگہ پرستش کواختیار کیا جس میں بیہ برغم خود ،اللہ تعالیٰ سے برا ۂ راست تعلق قائم کرتے ہیں علم

حاصل کرنے کے ذرائع ،الہام ،القاء ،کشف ،رویائے صادقہ ایجاد کئے ،جن کا قر آن سے دور دورکوئی تعلق نہیں ہے۔

روح انسانی کے عقیدہ کے برخلاف قر آنِ کریم' ' نفس انسانی'' کا تصور دیتا ہے۔نفس کی پرورش اور اس کی تربیت کو زندگی کا مقصد قرار دیتا ہے اورخوداس کی پرورش کے طریقے بیان فر ما تا ہے۔جسم کی پرورش طبعی اصولوں کے مطابق ہوتی

ہے۔ کیکن نفس انسانی کی تربیت کے لئے انسان وئ الہی ، اور اس پر قائم ریاست کا محتاج ہوتا ہے۔ قر آنِ کریم میں اس کی پرورش کےاصول وقواعد بیان کئے گئے ہیں اور پیہ بات بھی واضح کردی کہصرف قر آن کے بیان کردہ اصولوں کےمطابق

نفس انسانی کی تربیت ہوسکتی ہے۔انسان کےخود وضع کردہ اصولوں کے ذریعے نفس کی پرورش نہیں ہوسکتی۔ارشاد ہوتا ہے :ٱلَهْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ يُزَ كُّوْنَ ٱنْفُسَهُمْ ﴿ بَلِ اللَّهُ يُزَكِّيْ مَنْ يَّشَآءُ وَلَا يُظْلَمُوْنَ فَتِيلًا ﴿ 4:49) ـ انسانى ذات كل

نشوونماصرف قوانین خداوندی پڑمل کرنے سے ہوتی ہے۔جوبھی اپنی ذات کی نشوونما کرناچاہتا ہے وہ قر آنِ کریم کے قوانین پڑمل کرے،اس کی کوشش میں کوئی کمی نہیں کی جائے گی ۔نفس انسانی کی نشوونما کے قر آنِ کریم نے دوطریقے بیان فر مائے ہیں۔ایک طریقہ توبیہ ہے کہ مستقل اقدار پرعمل کیا جائے۔اور دوسرا طریقہ یہ ہے کہ صفاتِ خداوندی کواپنے میں زیادہ سے

زیادہ پیدا کیا جائے۔ان دونوں طریقوں پرصرف اسلامی نظام میں ہی عمل کیا جاسکتا ہے۔غیراسلامی نظام میں مستقل اقدار کا

اجرا نہبیں ہوسکتا۔اس لئے ریاست مدینہ کا قائم کرنا ضروری ہوتا ہے۔ قرآنِ كريم نے جومستقل اقدار دى ہيں اسلامى رياست كا ہرشهرى ان اقدار پراس كئے مل كرتا ہے تا كه اس كانفس

بارچ 2019ء

مضبوط اورنشوونما یافتہ ہوجائے۔اورمرنے کے بعد بھی زندہ رہے اور عالی مراتب حاصل کرتا جائے لیکن ان مستقل اقدار کا معاشرہ پر بھی بہت تعمیری اثر پڑتا ہے اور ہر مستقل قدر معاشرہ کو بہتر سے بہتر بناتی چلی جاتی ہے۔سیکولرریاستوں کےسامنے کوئی مستقل اقدار نہیں ہوتے ،اور نہ ہی سیکولر نظام کی کوئی اساس ہوتی ہے۔ان ریاستوں کےسامنےصرف اپنامفاد ہوتا ہے اورلوٹ مار،نوع انسانی کاخون چوسنا،اور Expediency پر دارومدار ہوتا ہے۔اسلامی نظام کی اساس نفس انسانی ہوتی ہےاوراس کے قائم کرنے کا مقصدنفس انسانی کی پرورش ہوتا ہے۔اسلامی ریاست میں کوئی شخص اس لئے جرمنہیں کرتا کہ جرم کرنے سے اس کانفس کمزور ہوتا ہے۔ اسی لئے اسلامی ریاست میں بہت کم جرائم ہوتے ہیں۔ سیکولرریاستوں میں جرائم کے انسداد کا کوئی طریقنہیں ہوتا۔ہم تعارف کے لئے چندا قدار بیان کرتے ہیں۔

(1) سب سے پہلی قدرجس پرعمل کرنے سے انسانی ذات پختہ ہوتی ہے اورجس کی وجہ سے معاشرہ بھی بہتر سے بہتر ہوتا چلاجا تا ہےوہ احترام آ دمیت ہے وَلَقَلُ كَرَّهُمَّنَا كَيْنَي الْحَمَر (17:70) ترجمہ: بیر حقیقت ہے کہ ہم نے تمام فرزندانِ آ دم کوواجب التکریم بنایا ہے احترام آ دمیت ایک مستقل قدر ہے جسے کسی مفادیا مقصد کی وجہ سے ترک نہیں کیا جا سکتا۔

(2) دوسری قدرعدل ہے۔عدل سے مراد تمام انسانوں کو پیدائش کے عنوان سے ایک جبیبا جاننا اور ہرایک کواپنی اپنی صلاحیتوں کو بیدار کرنے کے لئے برابر کے مواقع فراہم کرنا۔عدل کے بارے میں جو بات قرآنِ کریم نے کہی ہے وہ آپ کوسی دوسری عبگہ نہیں ملے گی ارشادِ عالی ہے :وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمِهِ عَلَى الَّا تَعْدِلُوا ﴿ إِعْدِلُوا ﴿ هُوَا قُوبُ لِللَّقَهٰ ي وَ (5:8) ، کسی قوم کی ڈشمنی تہمیں اس بات پر آ مادہ نہ کردے کہتم اس سے عدل نہ کرو، ہرحال میں عدل کرو، کیونکہ عدل تقویٰ کے قریب ہے۔آپغور فرمائیں کہ ہر مخص عدل پراس لئے ممل کرے گا کہاس کے نفس کی نشوونما ہو لیکن آپ بخو بی اندازہ کرسکتے ہیں کہاس سے ریاست میںعدل کس طرح ایک معمول بن جائے گا۔متنقل اقدارصرف وحی الٰہی ہی دے سکتی ہے۔عقل انسانی مستقل اقداروضع نہیں کرسکتی ۔صرف اسلامی نظام وہ نظام ہے جوجسم اور جان دونوں کی بیک وقت پرورش کرتا ہے۔

(3) ایک مستقل قدریہ ہے کہ امور مملکت صرف ان لوگوں کے سپر دکر وجواس کے اہل ہیں۔اسلامی ریاست میں تمام عہدیداران،جن کواختیارات دیئے جاتے ہیں،وہ سب اختیارات ملت کی امانت ہوتے ہیں اوران کے سپر دکرنے جاہئیں جواس كابل اورنهايت درجه كويانتدار مول -إنَّ الله يَامُو كُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمْنْتِ إِلَى آهُلِهَا « وَإِذَا حَكَمْتُهُ مِنْ النَّالِسِ أَنْ تَحْكُمُهُ وَا بِالْعَدُلِ ﴿ 4:58) اللَّهُمْهِيلِ اسْ بات كاحْكم ويتا ہے كهُم امانات ان كے سپر دكر وجوان كے اہل ہوں اورجب لوگوں میں فیصلہ کروتو ہمیشہ عدل کی رُ و سے کرو۔

(4) زائد از ضرورت مال نوعِ انساني كي فلاح كے لئے كھلا ركھو۔ وَيَسْئَلُوْنَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ ۚ قُلِ الْعَفْوَ ﴿ (2:219) تجھ سے پوچھتے ہیں کہ ہم اپنی کمائی میں سے دوسروں کی فلاح کے لئے کیا خرچ کریں۔ کہدو کہ جو بھی ضرورت سے زیادہ ہو۔اسلامیمملکت ہر شخص کی ہر ضرورت خود پوری کرتی ہے تو پھر دولت جمع کرنے کی کوئی ضرورت باقی نہیں رہتی۔ اس مستقل قدر پر عمل کرنے سے جہاں نفس کی پرورش ہوتی ہے۔ وہاں معاشرہ کے بہترین ہونے کا تصور آپ خود کر سکتے ہیں ۔اسلامی نظام میں دوسرول کی پرورش کرنے سے اپنی پرورش ہوتی ہے۔

(5) نوعِ انسانی ایک امتِ واحدہ ہے۔وَمَا کَانَ النَّاسُ إِلَّا اُمَّةً وَّاحِدَةً فَاخْتَلَفُوْا ﴿ 10:19 ) پوری نوعِ انسانی ایک اُمتِ واحدہ ہے۔اس کے بعد انہوں نے آپس میں اختلافات شروع کئے۔

اسلامی نظام اس لئے قائم کیا جاتا ہے کہ اس نظام میں''جہم اور جان' دونوں کی بیک وقت ربوبیت ہوتی ہے۔'' جان'
یا''نفس انسانی'' کی نشوونما کرنا ہر مسلمان کا فرض ہے۔اگر کوئی مسلمان''نفس انسانی'' کی پرورش کرنا ایمان کا حصہ نہیں ہم جھتا
تو وہ ہماری طرح کا پیدائش یا مودودی صاحب کے بقول مردم شاری کے رجسٹر کا مسلمان تو ہے، لیکن وہ قرآنی مسلمان نہیں
ہے۔چونکہ مستقل اقدار کا اجراء اور ان کا نفاذ سیکولر حکومتوں ، یا چین جیسے نظام میں نہیں ہوسکتا۔اس لئے قرآنی مسلمان اسلامی
نظام قائم کرنے پر مجبور ہے۔ وہ ہر غیر اسلامی نظام سے نفر اور کر اہت کرے گا۔البتہ جو حضرات سیکولر مزاج کے ہیں ، یا جو
ہمارے علماء کے زیر انٹر ہوکرنفس کی بجائے روح انسانی کے قائل ہیں۔ان لوگوں کو اسلامی نظام قائم کرنے کی کوئی ضرورت
نہیں۔ ہمارے علماء چونکہ نفس کی بجائے روح کے قائل ہیں ، اس لئے انہیں اقامت دین کی ضرورت محسور نہیں ہوتی۔
ہماعت اسلامی ، نظیم اسلامی ، اور مصر کی اخوان المسلمون یہ تینوں جماعتیں ''نفس انسانی '' کے تصور سے خالی ہیں۔ اور روح
ہماعت اسلامی ، غلیم اسلامی ، اور مصر کی افوان المسلمون یہ تینوں جماعتیں ''نفس انسانی '' کے تصور سے خالی ہیں۔ اور روح
دین اور روحانیت ، اور معرفت خداوندی کی قائل ہیں ، ان تمام چیز وں کے لئے وہ پرستش کو اس کا ذریعہ بنائے ہیں۔ اقامت
دین اور روحانیت ، ورمعرفت خداوندی کی قائل ہیں ، ان تمام چیز وں کے لئے وہ پرستش کو اس کا ذریعہ بنائے ہیں۔ اقامت

انسانی زندگی کی ایک سطح وہ ہے جوحیوانی سطح پر ہے۔ بیزندگی صرفجسم کی زندگی ہے۔ اس سطح پرجسم کے علاوہ اور کسی چیز پر یقین نہیں رکھا جاتا۔ وقت کے ساتھ ساتھ میج ہم بوسیدہ ہوجاتا ہے یہاں تک کہ بیج سمختم ہوجاتا ہے اور انسان کی جسمانی موت واقع ہوجاتی ہے۔ اللہ اللہ خیر سلاقر آنِ کریم فرماتا ہے کہ انسانی زندگی صرف حیوانی (طبعی) زندگی نہیں ہے۔ اس زندگی کے اندرایک اور چیز بھی ہے اور وہ اس کا '' ہے قر آنِ کریم کے ہاں اس کا نام نفخ روح ہے (32:9) قر آن اس کونفس کہتا ہے۔ انسان کا جسم تو ہر آن بدلتا رہتا ہے اور سات سال کے اندراس کا پوراجسم بدل جاتا ہے۔ لیکن پیفس نہیں بدلتا۔ اس کی نشوونما کرنا انسان کی زندگی کا مقصد ہے۔ اگر اس کی نشوونما کر لی جائے تو بیجسم کی طبعی موت کے ساتھ بھی نہیں مرتا ، اور حیات جاوید حاصل کر لیتا ہے۔

یہ نکتہ سکھا میں نے بو الحن سے کہ جال مرتی نہیں مرگ بدن سے مرنے کے بعدنفس انسانی اعلی مراتب حاصل کرتا جاتا ہے۔

انسانی ذات کی بنیادی صفات وہی نہیں جوصفات ذاتِ خداوندی کی ہیں۔ ننخ روح کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی ساری صفات کا انسان میں Potential مستقل ہوجا تا ہے۔اب انسان کا فرض ہے کہ وہ اس Potential کو بیدار کرے اور اپنے اندر صفاتِ خداوندی کوزیادہ سے زیادہ پیدا کرے۔جس قدرانسان صفات خداوندی کو اپنے اندر پیدا کرے گا، اسی قدر اس کانفس مضبوط ہوتا جائے گا اور اسی قدراس کو قربے خداوندی حاصل ہوگا اسلامی ریاست کی اساس صفاتِ خداوندی پر ہوتی ہے۔ ہر اسلامی ریاست میں ،انسان ،ان صفات کو ہر اسلامی ریاست میں ،انسان ،ان صفات کو

ا پنے اندر پیدانہیں کرسکتا۔ صفات خداوندی کا موضوع بہت دلچیپ، مشکل اور طویل ہے ہم نے صرف بقدر ضرورت اتنا لکھا ہے۔ بیر صفات تقاضہ کرتی ہیں کہ ان پرعمل کیا جاتا بلکہ بیرکا ئنات اسی وجہ سے خلق کی گئی ہے کہ صفات خداوندی پرعمل کیا جائے۔ بیران کی صفات کا تقاضہ ہے اور بیمل صرف اسلامی ریاست میں ہوسکتا ہے۔اسلامی نظام قائم کرنا، صفاتِ خداوندی کا بھی ایک اہم تقاضہ ہے۔

ہم نے شروع مضمون میں وعدہ کیا تھا کہ ہم اسلامی ریاست کی Definition تحریر کریں گے۔اسلامی ریاست وہ ہوتی ہے جس میں مستقل اقدار کا نفاذ ہوتا ہے۔اس میں ہر جگہ صفات خداوندی کی چبک دکھائی دیتی ہے(39:69)اس کے ذریعے اللہ کے وعدہ پورے ہوتے ہیں اور مسلمانوں کو غلبہ نصیب ہوتا ہے (39:82:133:139،58:21)اس کے ذریعے دعائیں پوری ہوتی ہیں۔حضرت عمر ٹے نے فرمایا کہ تمہاری اللہ سے دعائیں کرنا، میرے خلاف ایک شکایت ہوتی ہے۔ میں یہاں تمہاری دعائیں پوری کرنے کے لئے بیٹھا ہوں۔ اس ریاست کی اطاعت عبادت خداوندی ہوتی ہے۔ اس ریاست میں پرستش کرنے کی کوئی گئے اکش نہیں رہتی۔ اس میں پرستش کرنے کے لئے الگ عمارتوں کی ضرورت نہیں رہتی۔ اس میں پرستش کرنے کے لئے الگ عمارتوں کی ضرورت نہیں رہتی۔ اس میں پرستش کرنے کے لئے الگ عمارتوں کی ضرورت نہیں رہتی۔ اس حصلہ مساجد اللہ ہوتی ہیں۔ اس ریاست کی کرنی ، یا سپورٹ اس کا حصلہ میں اس کی عدالتیں تحصیلیں ، تھانے ، پارلیمنٹ سب مساجد اللہ ہوتی ہیں۔ اس ریاست کی کرنی ، یا سپورٹ اس کا حصلہ میں کہا خوادت خداوندی ہے۔ اسلامی مملکت حصلہ میں کی اطاعت عبادت خداوندی ہے۔ اس ریاست کے سی تھم کی نافر مانی کے برے نتیجہ سے بچنا تقوی کی ہے۔ اگر ایک شخص لا ہور سے ریل کے ذریعے کرا چی جا تا ہے۔ اور کلٹ نہیں خریدتا۔ راستہ میں ٹکٹ چیکر اس کا ٹکٹ نہ خرید نے کی وجہ سے جرمانہ کرتا ہے۔ وہ جرمانہ ادا کرتا ہے۔ اس جرمانہ کرتا ہے۔ وہ جرمانہ ادا کرتا ہے۔ اس جرمانہ کرتا ہے۔ وہ جرمانہ ادا کرتا ہے۔ اس جرمانہ کرتا ہے۔ وہ جرمانہ ادا کرتا ہے۔ اس جرمانہ سے بچنا تقوی کی ہے۔

مضمون يہان ختم ہو گيا تھا ليكن قرآنِ كريم ايك انتباه ديتاہے۔اس كوتحرير كرنا ضرورى معلوم ہوتاہے۔

قرآن کریم ایک نظام حیات عنایت کرتا ہے۔قرآن کی روسے زندگی نا قابل تقسیم ہے۔اس کو تقسیم نہیں کیا جاسکا۔ جب قرآن ایک نظام حیا ہے تو اس کو مختلف حصول میں تقسیم نہیں کیا جاسکا۔ کہ معاشی نظام ریتا ہے تو اس کو مختلف حصول میں تقسیم نہیں کیا جاسکا۔ کہ معاشی نظام روس یا امریکہ کا لے لیں۔قرآن کہتا ہے کہ Vildeology ایک ہی اختیار کروفر مایا: یَا اَیْ اَیْ اَلَّٰ اِلْمِنُوا الْاَحْدُلُوا فِی نظام روس یا امریکہ کا لے لیں۔قرآن کہتا ہے کہ 2009 ایک ہی اختیار کروفر مایا: یَا اَیْ اِیْ اَلْمُنُوا الْاَحْدُلُوا فِی اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ ا

نظام بیک وقت جاری نه کریں اس کا نتیجہ ذلت وخواری ہوتا ہے۔

كرنے كاكام

اگرکسی کے بل میں فی الواقعہ پاکستان کا درد نے اور اس قوم کو تباہی ہے بیان نے کی تمنا اس کے سینے میں موجزن ہے کو آل کیے کرنے کاکم یہ بے کہ بہالص کے نظام مملکت کو قدر آئی افلاس کے تابع ہے آئے۔ اس سے مرضرف یا کہ یہ مملکت ہو قسم کے خطرے سے عفوظ ہوجائے گی بلکہ عزت و ثروت کے اس مقام بلند مرز اپنے جا سے النان ا بینے مقدر کے ستا ہے کہ کروکھا کیا جہاں سے النان ا بینے مقدر کے ستا ہے کہ کروکھا کیا ۔

ياد له يُحتُّ إ

م کھیئے ! رفطرت افرادے اغاض بھی کرلیتی سئے محمی کرتی نہیں بلت کے گناموں کومعان

ما بنامه طائوع إل

بِمُ اللَّهِ إِلْحَهْزَ الرَّحِيْدِ

(قىطىنبر25)

دونوی قرآنی نظریہ برمطالہ پاکستانی

منطقی اصول اوراس کے استقر ائی اور استخراجی طریقه کار کا تعارف:

منطق کے ارسطو کے معروف تین قوانین فکر بنیا دی سمجھے جاتے ہیں۔ کیونکہ اگر بیصادق نہ ہوں، تو کوئی بھی دیگر یا

صادق قضيه يابيان اوراس كانصور ممكن نههو\_

1\_اصول عينيّت: الف، الف ہے۔

2\_اصول غيرمتناقص: كوئى چيز بھى بيك وقت الف اورغيرالف نہيں ہوسكتى \_

3\_اصول امتناع اوسط: ہرشے یا الف ہے یا غیرالف\_

ان اصولوں کو ثابت کرنے کے لیے حکمائے منطق وضاحت کرتے ہیں کہ ثبوت کا امکان اسی وقت ہے جب تک ثبوت کے اصول مہیا ہوں اور جو خود محتاج ثبوت نہیں ہوتے۔ان اصولوں کے نفاذ سے جو نتائج مرتب ہوتے ہیں،ان سے ایک حد تک جواز تو پیش کیا جاسکتا ہے کہ نھیں منطقی اصولوں کی روشنی میں دیگر قضا یا سے مشخرج کیا جاسکے۔

تجربیت پیندتو جددلاتے ہیں کہ قضایاصادق یا کاذب ہونے کےعلاوہ غیریقینی بھی کہلائے جاسکتے ہیں۔منطق میں البتہ غیریقینی کا لفظ ہمارے علم کی مناسبت سے استعال کیا جاتا ہے نہ کہ حقیقت میں کوئی وقوعہ غیریقینی ہوتا ہے۔عقلیت کےمطابق کوئی بھی روایت،خواہ وہ الفاظ کے معنی کے متعلق ہویا منطق سے،اس وقت تک کارآ مداور قابلِ قبول نہیں ہوتی جب تک وہ حقیقت کے مین مطابق نہ ہو۔

نظریہ عقلیت مسلمات کومنطق کی روسے ثابت کرتا ہے۔ بیمنطق کے دونوں اصولوں سے کام لیتا ہے یعنی ایک استقر ائی جس میں جزئیات سے کلیات اخذ کی جاتی ہیں، جبکہ دوسرااستخراجی، جسمیں کلیات سے جزئیات مرتب کی جاتی ہیں۔ استقر ائی گروہ، جس میں جزیات سے کلیات اخذ کی جاتی ہیں۔کاہم پہلے جائزہ لیں گے۔

#### استقرائي علم:

اس کی توجیہہ فلسفہ میں یوں بیان کی جاتی ہے۔

(1) تجربی قعیم: اجزاء کے علم کی بنیادیر مُکل پر حکم لگانا۔

(2)ایک جماعت کے چندارکان کے بارے میں بیان کی بنیاد پرگل جماعت کے بارے میں نتیجہ اخذ کرنا۔

یہ تصدیقات ظنی ہوتی ہیں اور چند سے کل پر جانے کی استقراء کی جست یا زقندان میں پائی جاتی ہے۔سائنسی استقراء کی بنیاد چندامثلہ کے مشاہدہ پر ہے۔ان میں مشترک صفات اور ان کے مابین علّی ربط ہوتا ہے۔ یہ علّی رشتوں کی بنیاد پر تعمیات قائم کرنے کا طریقہ فراہم کرتا ہے۔

استقراء کاعمومی مفہوم ہیہے کہ ہم مشاہدہ سے آغاز کریں۔ جب کافی تعداد میں مشاہدات جمع ہوجا ئیں توان کی بنیاد پر ایک مفروضہ وضع کریں۔ پھرمفروضہ کی آزمانش کریں۔اگر تجربہ مفروضہ کی تائیداور تصدیق کرےاور تکذیب نہ پائی جائے تو اس کوہم قانون کا درجہ دے سکتے ہیں۔استقر ائی نتیجہ کے تعلق بیواضح ہے کہ وہ مقدمات میں پیش کیے گئے شواہد سے زیادہ جامع ہوتا ہے۔

ڈیوڈ ہیوم نے اس اصول پر تنقید کرتے ہوئے اسے اس بنا پر رد کر دیا کہ یمنطقی اعتبار سے غلط ہے۔منطقی استدلال کے صحیح ہونے کی لازمی شرط بیہے کہ

1۔اس میں نتیجہ مقدمات سے کمزور ہوتا ہے۔ درست منطقی استدلال کا نتیجہ کسی ایسی بات پرمشتمل نہیں ہوسکتا جوقبل ازیں مقدمات میں مذکور نہ ہو۔

2۔ جسی مدرکات کاتعلق انفرادی وا قعات سے ہوتا ہے اور انفرادی وا قعات میں عالمگیر قانون اخذ کرنے کا کوئی منطقی طریقه موجوز نہیں۔اس لیے استفرا منطقی اعتبار سے غلط کیکن ہیوم اسے نفسیاتی اعتبار سے ناگزیر سمجھتا ہے۔

استقراء کی تعریف سے ہم اس اصول کا مطالعہ کرتے ہیں کہ کا ئنات نظم وضبط کی پابند ہے۔ہم بہت سے ایسے واقعات کا مشاہدہ کرتے ہیں جوایک دوسرے کے ساتھ متصل ہوتے ہیں اور ہمارا تجربہ بتا تا ہے کہ ہمیشہ ایسا ہی ہوتار ہاہے اور مستقبل میں بھی جو ماضی کی مانند ہے ایسا ہی ہوتار ہے گا ہم دیکھتے ہیں کہ سورج ہمیشہ مشرق سے طلوع ہوتا ہے، آگ ہمیشہ جلاتی ہے۔ یہ ماضی کے مشاہدات ہیں اور انہی پر انحصار کرتے ہوئے مستقبل کے لیے یہی قوانین وضع کیے جاسکتے ہیں۔

استخرا جی منطق:اس طریق استدلال کو کہتے ہیں،جن میں پہلے چند مقد مات کو بطوراصول موضوعہ (Postulates) تسلیم کرلیں اور پھران میں سے حاصل ہونے والے نتیجہ کو بیان کریں۔

ار سطو کے مطابق امور معلومہ (Data) سے نتائج اخذ کرنے کے بعد بیاصول ہمیں بطور مسلمات ماننے ہوں گے۔ اسی کو بنیا دی مسلمات یعنی بغیر کسی ثبوت کے (A priore) کہتے ہیں۔ اس لیے استخراج کی تعریف فلسفہ میں یوں بیان کی جاتی ہے۔

منطق میں اخذنتائج کاوہ عمل یاطریقہ جس میں دیے ہوئے صادق مقد مات سے منطقی طور پرصادق نتائج حاصل ہوں۔ اس اصول پر فرانس بیکن نے تنقید کرتے ہوئے اس بنا پر رد کر دیا کہوہ نئے حقائق کے انکشاف اوراکتشاف میں ممدو معاون نہیں ہوتی۔

یمی مصنف مزید لکھتاہے کہ:

منطق کا استخراجی اصول،حقیقت کی تلاش کے بجائے بے ہنگم تصورات پر مبنی غلطیوں کو ثابت کرنے کے لیے اور ان کو پختہ کرنے پرمشمنل ہے۔ چنانچہ بیدمفید ہونے کے بجائے مصر ہے۔

منطقیوں کا یہ بھی خیال ہے کہ ریاضیاتی دلائل استخراجی ہوتے ہیں۔

ر ياضياتی منطق:

اس گروہ میں بعض کا خیال ہے کہ استخراجی مسلّمات ریاضی کی دنیا سے متعلق ہیں جنہیں انسانی نفس نے بغیر دلیل، سیخے تسلیم کر رکھا ہے اور چونکہ تمام کا نئات ان اصولوں پر پوری اتر تی چلی جارہی ہے، اس سے ثابت ہوتا ہے کہ نفس انسانی اور کا نئات کا سرچشمہ ایک ہی ہے۔ یہاں الیی صداقتوں کی تلاش ہے جولاز می ہوں مگر حضوری نہیں۔ ایسی صداقتیں جن میں دونوں مختلف قضایا مضمر ہوں۔ ایک لازمی و تجزیاتی اور دوسرا ترکیبی و غیر لازم۔ علم الحساب کی ایک سادہ مثال ۔ 2+2 سے یقین ہوتا ہے کہ یہ بمیشہ صادق اور اس کا صادق ہونالاز می ہے۔ یا پھر علم الہندسہ کی سادہ مثال ایک مثلث کے تین زاویے 180 کے برابر ہوتے ہیں۔ چونکہ شلث کی تعریف میں اس کے زاویوں کا ہونا شامل ہیں۔ اس لیے اس بیان کو بیک وقت لازمی اور ترکیبی (حضوری نہیں) گردانا جائے گا۔ استخراجی نظام کا حصہ ہونے کی وجہ سے بی حضوری بھی کہلائے گا۔ بیک وقت لازمی اور ترکیبی (حضوری نہیں) گردانا جائے گا۔ استخراجی نظام کا حصہ ہونے کی وجہ سے بی حضوری بھی کہلائے گا۔ کیا ضیاتی علوم کی تصدیق حقائی سے نہیں دو اساسی اصول تکرار اور تصادیبیں۔ اس کے قضایا اور کلیے کا کئات کے بارے میں کچھ اطلاع نہیں دیے بلکہ ایک دوسرے کے ساتھ مضمرات (Axioms) سے جواس نظام کے اساسی اصول ہیں۔

اِسی کی وضاحت محترم بُر ہان الدین احمہ نے تجربیت (اختباریت) اور عقلیت کے بطور ادراک کے بول کی ہے۔ تجربیت اور عقلیت بطور ادراک علم:

فلاسفرز نے تجربیت کو جزوی طوراور عقل کو کلی طور پر در ج ذیل انداز سے سمجھا ہے۔

1۔ حواس سے مدر کات جزوی کا ادراک ہواور عقل کلیات کا ادراک کرتی ہو۔

2\_جزوی محسوس ہو، کلی معقول ہو۔

3\_جزوی مرکب ہواور کلی بسیط ہو۔

4\_جزوی کاوجود، وجودخارجی ہواور کلی ذہنی ہو۔

5 محسوس زمانی ومکانی ہوا ورمعقول ورائے زمان ومکان ہو۔

6 محسوس ممكن ہواور معقول واجب ہو۔

7 محسوس حادث ہوا در معقول قدیم ہو

ایسے اندا نے سے البتہ بات واضح نہیں ہوتی کم محسوسات کومعقولات کے تحت منظم کیسے کیا جا سکے گا۔اس لیے ماننالازم

آئے گا کہ عقل در حقیقت''ارادہ تعقل''ہی ہے۔لہذا

1۔اگرادراک حسی سے حاصل شدہ علم کے خام مواد کومنظم نہ کیا جائے توعلم میں کلتیت اور وجوب اور لہذا یقین پیدا نہ ہوگا۔ 2۔اگر علم کا خام مواد اور مدّر رکات حسی سے حاصل نہ ہوتو اس کی صفانت نہ ہوگی کے علمی قضیوں کے بالمقابل حقیقت و لیمی

ہی ہے یانہیں جیسی قضیوں میں بیان ہوئی ہے۔

3\_اس لیے ارادہ ادراک اورارادہ تعقل مل کر ذریعی علم ہیں اوراس طرح ارادہ تعقل کی کارفر مائی محسوسات تک محدود \* ... علی میں میں میں است

رہتی ہےاورصرف اراد ہعقل میں علم حاصل نہیں ہوسکتا۔

4۔اس اندازفکر سے سمجھا جائے کہ عقلیت ایک پہلو سے وہ نظر بیلم ہے جس کا ماحصل بیہ ہے کہلم کا سرچشمہ مشاہدہ نہیں بلکہ عقلی غور وفکر ہے۔اس لحاظ ہے عقلیت گویااختباریت کی ضد ہے۔

اِرتقائے انسانی میں علم کی صلاحیت ودیعت کرنے کی وضاحت:

يهال ہميں ملحوظِ نگاہ ركھنا ہوگا كہام كے معنی دريافت كرنے كے دوطريقے ہيں:

ایک توبیہ ہے کہ فلاں شے کیا ہے؟

اوردوسری بات میر کہ میہ شے کس قانون کے تابع کام کررہی ہے؟

جوں جوں انسان اشیاء کے قانون کو دریافت کرتا چلا جائے گا، ہر مادی قوّت اس کے سامنے سخر ہوتی چلی جائے گی ، پیر میں اساس سے سامنے سخت کرتا چلا جائے گا، ہر مادی قوّت اس کے سامنے سخر ہوتی چلی جائے گی ، پیر

انسان کے سامنے جھکتی چلی جائیں گیں۔ بیمقام آ دم ہے کة سنجیر کا ئنات کے ذریعے سامان نشوونما حاصل کرے۔

یدد کھنے کے لیے کہ کسی قدر مقام آ دمیت حاصل ہوا ہے، دیکھنایہ چاہیے کہ اسے فطرت کے قوانین کاعلم کس قدر حاصل ہوا ہے، دیکھنایہ چاہیے کہ اسے فطرت کے قوانین کاعلم کس قدر حاصل ہوا ہے؟ جس قدر علم الاسمآء والی بات کسی میں نمود ہوئی ہے، اس قدر وہ مقام آ دمیت پر ہے۔ ہرآ دم مومن نہیں ہوتا، لیکن ہرمومن آ دم ہوتا ہے، بلکہ وہ پہلے آ دم ہوتا ہے، اس کے بعد مومن بتا ہے۔ مقام آ دم تو یہ ہے کہ علم کی استعداد کو کام میں لاتے ہوئے تنجیر کا ئنات کے ماحصل کو اللہ کی مستقل اور مُطلق اقدار کے حصولِ علم کے بعد قوانین خداوندی کے مطابق صرف کرے۔ یا در ہے کہ جو تو توں کو سخر ہی نہیں کرتا وہ مومن توایک طرف آ دم بھی

نہیں ہوسکتا۔ جسے مقام آ دم نصیب نہیں وہ مقام مومن تک نہیں پہنچ سکتا۔لہذا ہمارے سامنے تین گروہ آ گئے۔ پہلا گروہ،وہ ہے جوعلم کی بدولت تسخیر کا ئنات کرتا ہے۔ بیہ مقام آ دمیت پر فائز ہے۔

. دوسرا گروہ،وہ ہے جوعلم سے کام نہ لینے کی بنا پر تسخیر کا ئنات ہی نہیں کرتا۔ بیہ مقام آ دم پر ہی نہ ہونے کی وجہ سے مقام مومن تک نہیں پہنچ سکتا۔

تیسرا گروہ، وہ ہے جوعلم کی بدولت تنخیر کا ئنات کر کے سامان نشوونما حاصل کرتا ہے اور پھراس کو وحی کے علم کی روشی میں مستقل اقدارِ خداوندی کے مطابق صرف میں لاتا ہے۔ بیرگروہ مقام آ دمیت پرتھی ہے اور مقام مومن پرتھی ہے۔ بیرجماعت مومنین کا گروہ ہے، جس کا آج دنیامیں نظری طور پر کبھی کبھارنام یا دکرنے پر ہی اکتفاء کیا جاتا ہے۔

مغربی مفکرین نے درجِ بالاتین گروہوں میں سے دوسرے گروہ کوعقل کے ذریعے بروئے کارلائے ہوئے تخلیقی اعمال کی بِنا پرحیوان سے جداانسانی مخلوق کے طور پر متعارف کرایا ہے۔ یہاں البتہ اِس گروہ کی عقلی صلاحیتوں کے بیانیہ میں وحی روشنی میں کام نہ لینے والی عقل کے دائرہ کار کی مزید وضاحت کی ضرورت محسوں ہوتی ہے، لہٰذااِس کامُختصر طور پر جائزہ لینا ہوگا۔ عقل محض کا دائر ہ

اس ضمن میں برگسان کہتا ہے کے عقل تنہا مادی اشیاء کا مکمل علم تو فراہم کر دیتی ہے لیکن انسانی اقدار کے معاشرتی زندگی گزار نے کاعلم دینے میں نا کام رہتی ہے۔

''انسان تنہاعقل کی روشیٰ میں صحیح راہ پر چل ہی نہیں سکتا۔عقل اسے کسی دوسرے راستہ پر ڈال دے گی۔عقل ایک خاص مقصد کے لیے پیدا کی گئی ہے۔جب ہم اسے اس مقصد سے بلند مقاصد کی طرف لے جانا چاہتے ہیں تو وہ اس بلند سطح کے متعلق ممکنات کا سراغ دے سکے توشایدور نہ وہ حقیقت کا پیتہ توکسی صورت میں دے ہی نہیں سکتی۔''

اس لیے کہ عقل کا طریقہ تجرباتی ہوتا ہے۔ عقلی طریق بیہ ہے کہ انسان ایک چیز کو اختیار کرتا ہے۔ اس پر مدتوں محنت کرتا ہے اور آخر الامرد کیھتا ہے کہ اس کا تجربہ نا کام رہا۔ وہ اسے چھوڑ دیتا ہے اور کوئی دوسری راہ اختیار کرتا ہے اور ایک مدت تک اس راہ پر چلتا ہے۔ اس طرح رفتہ رفتہ نا کام تجربوں کے بعدوہ آخر الامرضچے راستہ پر جا پہنچتا ہے اور جب وہ اس راستہ پر پہنچتا ہے تود کیھتا ہے کہ بیوہی راہ تھی جس کی طرف خدانے وحی کے ذریعہ سے رہنمائی کی تھی۔ افلاطون کے الفاظ میں:

، بیر(ارباب فکر) کچھ بنائیں گے۔اسے پھرمٹائیں گے۔ یہی کچھ کرتے رہیں گے تا آئکہ وہ انسانی راستوں کوحتی الامکان،خدا کی راستوں سے ہم آ ہنگ کرلیں۔

اس کی وضاحت میں آئن سٹائن لکھتاہے کہ:

سائنس(علم استدلالی) صرف به بتاسکتی ہے کہ'' کیا ہے''وہ پنہیں بتاسکتی کہ'' کیا ہونا چاہیے''اس لیےا قدار متعین کرنا اس کے دائر ہسے باہر ہے۔اس کے برعکس مذہب کا کام یہ ہے کہ وہ انسانی فکر عمل کے لیے معیار مقرر کرے ....سائنس نہتو ا قدار متعین کرسکتی ہے اور نہ ہی انھیں انسانی سینے کے اندر داخل کرسکتی ہے۔ سائنس زیادہ سے زیادہ ایسے ذرائع فراہم کرسکتی ہے جن سے انسان مقصد حاصل کرے۔ا قدار اور اس کے مقاصد کے علم کے حصول میں ؛ مجھے اپنی محدودیت کا ادراک اورا پنی کم علمی کا بھی پیتہ ہے۔

عقل کا فریضہ ہی بیہ ہے کہ جس کی عقل ہے، وہ صرف اسی کے مفاد کے متعلق فکر کرے۔عقل کے اس فریضہ کو' تحفظ خویش''یا Self Preservation کہتے ہیں۔

قرآن کےمطابق انسانی جذبات کے دوحقے ہیں؛ایک وہ جذبات،جن کوانسان خدا کی طرف سے دیئے گئے علم (وحی ) کے بغیر بروئے کارلائے۔ایسے جذبات کی پیروی کا متیجہ تباہی ہوتا ہے۔ایسے جذبات کوانگریزی میں Irrational Passions کہتے ہیں،اوران ہی کو'' بے باک جذبات'' بھی کہتے ہیں۔دوسرے وہ جذبات ہیں،جن کوانسان،خدا کی طرف سے دیئے گئےعلم یعنی وحی کی روشنی میں بروئے کارلائے۔ایسے جذبات کی پیروی کا نتیجہ نوشگواری ،سربلندی ہوتا ہے، مرتبے بلند ہوتے ہیں۔ایسے جذبات کوانگریزی میں Rational Passions کہتے ہیں۔Irrational و عقل ہے جوخود اپناہی تحفظ اور بھلا جا ہتی ہے۔ اقبال نے Rational عقل کا نام' دعقل جہاں بیں''رکھا ہے اور Irrational عقل کا نام' 'عقل خودبین' رکھا ہے ۔عقل بغیر وحی کی روشنی کے،اپنے فریضہ' تحفظ خویش' سے آ گے جاہی نہیں سکتی،

حاصل مبحث

اب تک کے مطالعہ سے تھکمائے مغرب کے نظریہ علم کا حاصل مبحث بیہے کہ

ایک گروہ کا خیال ہے کہ اشیاء خارج میں موجود ہیں اور ہرشے میں اس کی اپنی خاصیت ہے۔

دوسرے گروہ کا خیال ہے کہ خارج میں نہ کوئی شے موجود ہے اور نہ ہی ان اشیاء کے خواص موجود ہیں ۔ان اشیاء کا وجود

تھی ہمارے دِل یعنی مائینڈ کا پیدا کردہ ہے اوران کوخواص بھی اس سے عطاء ہوتے ہیں۔

جہاں تک ذرائع علم کاتعلق ہےتو ایک گروہ کا خیال ہے کہ ہمارے مشاہدات اورتجربات ہی علم کا واحد ذریعہ ہیں دوسرے گروہ کا خیال ہے کہ کم کا ذریعہ استدلالی ہے،جس ہے مفہوم ہے کہ ہمیں بعض اصولوں کوبطورمسلمات تسلیم کرنا ہوگا پھر ان مسلمات کی روشنی میں حواس کے ذریعہ حاصل شدہ معلومات سے نتائج اخذ کرنے ہوتے ہیں۔ جب تک ان مسلمات کوبطور معتقدات نه ما ناجائے سائنس کاعلم آ گےنہیں بڑھ سکتا۔

دوسرے گروہ میں ایک گروہ ان مسلمات کومنطق سے ثابت کرتا ہے۔

دوسرا گروہ کہتاہے کہ بیمسلمات ریاضی کی دنیا ہے متعلق ہیں۔انہیں انسانی نفس نے بغیر دلیل صحیح تسلیم کررکھا ہے۔تمام کا ئنات ان اصولوں پر پورا اُتر تی جارہی ہے،اس سے ثابت ہوتا ہے کنفسِ انسانی اور کا ئنات کا سرچشمہ ایک ہے۔ بیسب مشہود کا ئنات کے متعلق ہے اور باقی رہی غائب کی دنیا تو پہلے غیب کی دنیا کے متعلق سائنس کے یاس کوئی ذریعہ معلومات نہیں اور دوسرے مشہود دنیا کے متعلق بھی جب تک ایسے مسلمات بطور اصول تسلیم نہ کر لئے جائیں جوتجر بہاور مشاہدہ کی پیداوار نہیں، یقینی معلو مات حاصل ہی نہیں کی جاسکتیں۔

عقلِ محض کے خارجی کا ئناتی علوم کی آگاہی کے برعکس اب ہم یہاں علمِ غیر استدلالی کے ذریعہ انسان کی ذات سے متعلقہ مستقل اورمُطلق معیارے علوم کا جائزہ لیں گے۔

علم استدلالی کی بحث کے بعد ہم جانتے ہیں کہا خلاقیات میں علم غیراستدلالی کے معنی پیرہیں کہ ہمار ہےا ندرکوئی چیز ہے،

جو یہ بتا دیتی ہے کہ فلاں کام اچھا ہے اور فلال برا۔ اس چیز کا نام اخلاقیات کی اصطلاح میں اخلاقی شعور (Moral

sense) ہے۔اسے داخلی وجدانیت بھی کہا جا تا ہے۔

علم غيرِ استدلا لي ( داخلي ):

ان میں درج ذیل ذرائع علوم سے بحث ملتی ہے۔ 3\_وجدان يانفس غير شعوري 1 ضمير 2 باطنيت ياتصوف

فلسفه میں ضمیر بطور عِلم سے مرادحق وباطل کے درمیان امتیاز کرنے کا ملکہ۔ایساشدید تاثری کیفیت کا حامل تجربجس میں عمل کرنے کے رجحان کوسا جی طور پرمشر وط خیال سے دبا دیا جا تا ہے کہ اگر ایسانہ کیا گیا تو بُرے مواقب بر داشت کرنے پڑیں

گے ضمیر بطور حق کی پہچان میں درج ذیل دلائل سامنے لائے جاتے ہیں۔

1 ضمیرایک وجدانی اور جبلی صفت ہے۔اس کے فیصلے حق اور بیرونی اثرات سے یاک ہوتے ہیں۔

2 ضمیر ایک عالمگیر حقیقت ہے۔ یہ ہرانسان میں موجود ہے۔ بظاہرانسانوں میں مختلف اخلاقی نظام ہیں۔ وقت اور زمانے کے ساتھ پیہ بلے ہیں لیکن ضمیرایک ایسی شے ہے جو ہمیشہ موجودرہتی ہے۔اس کاتعلیم وتر بیت سے بھی کوئی تعلق نہیں۔

3 ضمیر کی ملامت یاسرزنش ایک عالمگیراصول ہے۔ بڑے سے بڑا ظالم اور بدکاربھی اس کی ملامت سے نہیں نچ سکتا۔

ایک وفت آتا ہے کہ جب اس کواپنی غلطی کا احساس ہوتا ہے اور وہ تو بہ کرتا ہے۔

4 \_ ضمیرا یک محتسب(Censor) کا کام کرتا ہے۔ ہماری نا آسودہ بُری خواہشات کووہ شعور میں آنے سے رو کتا ہے۔ 5۔ ہماری شعوری زندگی میں اس کی گرفت ہوتی ہے لیکن ہم اپنے مفادت کے تحت اسے نظرانداز کردیتے ہیں۔ ہماری

یہلاشعوری خواہشات خواب کے ذریعے بوری ہوتی ہیں۔

6۔ ہماری تمام اخلاقی بیاریاں ضمیر کی آواز دبادینے کی وجہ سے پیدا ہوتی ہیں۔

اس لیےاس گروہ کاعقیدہ ہے کہ جب تمہار ہے سامنے کوئی بات آئے تواپنے دل سے یو چھے کہاییا کرنااچھاہے یا برا۔ جووہاں کا فیصلہ ہوگا۔اس کےمطابق بیکام اچھا یابرا بن جائے گا۔اگر ضمیر نے اسے قبول کرلیا تو اچھا ہوگا اورا گرنہ کیا تو وہ بُرا ہوگا۔

صمير بطورعكم كاتنقيدي جائزه:

اس پراعتراض ہوسکتا ہے کہ اگر بچہ پوچھ لے کہ چوری کرنا کیوں بُراہے تواس وقت آپ لامحالہ ان نتائج قبیحہ کا ذکر کریں گے جو چوری کرنی گے۔ المذابہ نظریہ بیرآ جائیں گے۔ الہذابہ نظریہ غلط ہے کہ قل پر مبنی اعمال کی دلیل دل کا فیصلہ ہے۔ جسے ہم ضمیر کا فیصلہ کہتے ہیں۔ چوری اپنی ذات میں شرہے۔ ضمیر، وراثت اور ماحول وغیرہ کے خارجی اثرات سے اس درجہ متاثر ہوتی ہے کہ بیت و باطل کی تمیز کا ذریعہ قرار نہیں پاسکتی۔ یہی وجہ ہے کہ دنیا میں ضمیر کی آواز کبھی ایک نتیجہ پرنہیں پہنچتی۔

ضمیر ازخود کوئی داخلی اوز ارنہیں۔ بیسوسائی اندرونی طور وطریقوں کا نام ہے اور بیعالمگیر نوعیت کانہیں۔ بیا چھاور بُرے کی تمیز نہیں کرتا۔ یہاں مجھے خنزیر کا گوشت کھانے کا تصور ہی الٹیاں کروانا شروع کر دیتا ہے اور وہاں ایک آدمی اس کومزا لے لے کے کھا تا ہے۔ یہاں میں گا۔ کا گوشت مزے سے کھا تا ہوں جبکہ ہندو کے ہاں اس کا ضمیر گا۔ کو خدا مانتا ہے۔ سوسائٹی نے جو پچھا نٹر نلائز کر رکھا ہے ہمار اضمیر اسی کا مظاہرہ کرتا ہے۔ اچھا کیا ہے اور بُرا کیا ہے، جانے کا معیار اندر نہیں بلکہ باہر معاشرہ میں ہوتا ہے۔

سقراط کے ضمیر کے نظریہ سے ہمیں اُس کی اپنی مِثال سے صرف اتنامعلوم ہوتا ہے کہ انسان کے اندرکوئی قوت الی ہے جواسے شرسے روکتی ہے ۔ ایک ضرورت جواسے شرسے روکتی ہے ۔ لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا یہ قوت اس امر کا فیصلہ بھی کرسکتی ہے کہ فلال کام فی ذاتہ شرہے ۔ اس لیے اس سے مجتنب رہنا چاہیے ۔ اگر اس میں یہ صلاحیت موجود ہوتو پھر''اخلا قیات' کے متعلق پھے سوچنے اور لکھنے کی ضرورت باقی نہ رہے ۔ پھر تومسئلہ یوں ہوجائے کہ:

1 ضمیروہ کسوٹی ہے جوحق وباطل کوالگ الگ کردیتی ہے۔

2۔ ہرانسان کے اندر ضمیر موجود ہوتا ہے اس لیے

3۔ ہرانسان ازخود حق وباطل کا امتیاز کرسکتا ہے۔

4۔خیر،اپنی ذات میں خیراورشراپنی ذات میں شرہے۔اس لیے خیراور شرکی عالمگیر فہرشیں موجود ہونی چاہئیں۔

لیکن کیا واقعی بہی ہے؟ بالکل نہیں ہماراروزمرہ کامشاہدہ ہے کہ مختلف اشخاص کاضمیر خیراورشر کے متعلق الگ الگ فیصلے دیتا ہے۔اگر ضمیر کی آ واز ساری دنیا کے انسانوں کے لیے ایک ہی ہوتی توضیح اور غلط،خیر وشر، حق وباطل کے متعلق یہ جھٹڑ ہے ہی کیوں پیدا ہوتے۔اس سے ظاہر ہے کہ ضمیر کی آ واز حق وباطل کامطلق معیار نہیں بن سکتی ہے میر تو معاشر سے کا آئینہ دار ہے

اوراس کے خیال کی نمائند گی کرتا ہے۔ پس یہ کیسے ممکن ہوسکتا ہے کہاس کے احکام تعصب سے خالی ہوں۔

ا گرخمیر کی آ واز کومُطلق اقدارِق کے لیے سند مان لیا جائے تو بیسندصرف ایک شخص کے لیے سند بن سکتی ہے جس کی ضمیر اسے ایسا کہتی ہے۔میری ضمیر کا فیصلہ آپ کے لئے سند قرار نہیں دیا جا سکتا۔للہٰذابیہ'' اخلا قیات'' میں حق و باطل کا معیار مطلق کا علم نہیں بن سکتی۔اور سیکوئی پیدائثی قوت نہیں بلکہ اکتسابی شے ہے جس کی تعلیم وتر بیت سے نشوونما ہوسکتی ہے۔ یہ اپنے اپنے ماحول اور مذہبی عقائد کا پرتو ہوتی ہے اور الیمی قوت نہیں کہ ذریعہ علم بن سکے۔اگر''اخلا قیات'' میں مطلق اور مستقل حق کی اقدار کے علم کے لیے ضمیر سند قرار پا جائے توانسانی کاروبارایک دن کے لیے بھی نہیں چل سکتا۔

2\_ باطنیت/کشف یا تصوف بطور ذریعه<sup>علم</sup>

غیراستدلائی علم میں باطنیت کے موضوع پر بھی بحث شامل ہوتی ہے۔ باطنیت کے نتائج غیراستدلالی دنیاسے متعلق ہیں لیکن یون اکتسانی ہے اور توت ارادی کے پختہ اور مرتکز کرنے کا ذریعہ ہے۔ اِس غیراستدلالی علم کامنیع کا دارومدار کشف کے تصور کوسامنے لاکر کیا جاتا ہے۔ لہٰذا ضروری ہے کہ اس کے مفہوم سے آگا ہی حاصل کی جائے۔

صور توساعے لا ترتیاجا ماہے۔ ہدا ہر درن ہے یہ اسے مرد بنا (تاج)۔قرآن کریم میں ہے۔ گشف کامفہوم ہے، پردہ اٹھادینا۔ کسی بات کوظاہر کردینا (تاج)۔قرآن کریم میں ہے۔

فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَآءِكَ (50:22)

ہم نے (تیری آنکھوں سے ) پر دہ اٹھادیا اور اس طرح حقائق تجھ پرمنکشف ہو گئے۔

نیزاس کے معنی شدت کی شختی اور گھبراہٹ کے ہیں۔ یہ جو ہمارے ہاں کشف والہام کا عقیدہ ہے اس کی سندقر آن کریم سے نہیں ملتی۔ ختم نبوت کے بعد یہ عقیدہ رکھنا کہ کوئی شخص خداسے براہ راست ہمکلام ہوسکتا ہے اور براہ راست حقائق کاعلم حاصل کرسکتا ہے، ختم نبوت کی مہر کوتوڑ دینا ہے۔ اب انسانوں کے لیے علم کے سرچشمے صرف دو ہیں۔ قر آن کریم (جو وحی پر مشتمل ہے) اور عقل انسانی نصوف کو ہم زیادہ سے زیادہ ایک مذہبی عقیدہ کا ہی درجہ دے سکتے ہیں، کیونکہ نصوف خود علم و عقل اور تدبر و فِکر کے درواز ہے بند کر کے اس میں داخل ہونے کے لئے بِلامشر و ظ عقیدت واحتر ام پر ہی انحصار کرتا ہے۔ اِس کی وضاحت علامہ اقبال نے اپنے یانچویں خطبہ کے آغاز میں ہی اس انفرادی تجربہ کی تصریح مشہور صوفی بزرگ

ر من رفعات معاملہ ہوگا ہے۔ حضرت شیخ عبدالقدوس گنگوہی کے الفاظ میں یوں کی ہے۔

محد عربی برفلک الافلاک رفت و باز آمد و الله اگر من رفتح هرگز بازنیامدے

محمد عَلَيْهِ إِنْ فلک الافلاک کی بلندیوں پر بہنچ کروا پس تشریف لے آئے۔خدا شاہد ہے کہ میں اگراس مقام تک بہنچ جاتا تو کبھی واپس نہلوشا۔

اپنے انہی خطبات میں پہلے ہی خطبہ میں بالنصری واضح کیا ہے کہ صوفیا نہ مشاہدات کو دوسروں تک پہنچانا (یعنی ان کا ابلاغ) ناممکن ہے تواس لیے بھی کہ بیہ مشاہدات وہ غیرواضح احساسات ہیں جن میں عقلی استدلال کا شائبہ تک نہیں ہوتا۔ حاصل کلام بیہ ہے کہ اس میں ارباب کشف کے نتائج ایک دوسرے سے مختلف اور متضاد ہوتے ہیں۔اس لیے ضمیر کی

طرح بیلم بھی حقیقت کے ادراک سے قاصر ہے۔ پھر پیجی کہاس میں صاحب تجربہ کا نتیجہ یکسرانفرادی ہوتا ہے جس کی وجہ سے وہ عام دنیائے انسانیت کے لیے کوئی پیغام اپنے اندرنہیں رکھتا۔ ہمارے پاس کوئی ایسا ذریعہٰ نہیں جس سے اس قسم کے احوال ومشاہدات کی تحقیق علمی نہج پر کی جائے۔ چونکہ نظریہ باطنیت یا تصوف کی توضیح ہمارے موضوع سے صرف ذریعہ کم کی تحقیق تک محدود ہے،اس لیے مزید نفصیل میں جانے کی ضرورت نہیں۔اسی تناظر میں یہاں نظریہ وجدان کا بھی جائزہ لیا جارہا ہے۔ وحدان کا ذریعہ:

وجدان کے بارے میں انسائیکلوپیڈیا برٹانیکا میں وضاحت ملتی ہے کہ:

وجدان جو بلا واسطہ حواس اورغیر استدلالی ذریعہ ادراک ہے، صرف باطنی کیفیات اورا یسے مدر کات جس کے ادراک کا ذریعہ ہے، جو ہوتے تو ہیں مکانی وزمانی مگر وجدانی انکشافات کے ساتھ وہ زمان کے لحاظ سے موجود اور مکان کے لحاظ سے غائب بھی ہوسکتے ہیں اور زمان ومکان کے لحاظ سے بھی غائب ہوسکتے ہیں ۔ یعنی آئندہ وقوع میں آنے والے واقعات۔

وجدانی انکشافات میں بھی ادراک اسی اصول پر واقع ہوتا ہے جیسے ادرا کات حسی واقع ہوتے ہیں۔اور دونوں کی توجیہ ایک ہی ہے۔ فرق صرف بیہ ہے کہ وجدانی انکشافات کی صحت تجر بی توثیق سے پہلے اور دوسروں کی شہادت کے بغیر شائبہ ظن اور احتمال خطاسے پاکنہیں ہوتی ۔اس کا پیر بھی نقص ہے کہ وجدان ماورائی حقائق کے علم کاذِر یعنہیں ہوسکتا۔

فکری دنیا ابھی تک وجدان کے متعلق یہ بھی نہیں بتاسکی کہاس کی ماہیت کیا ہے۔ کیکن ہمارے دور کا وجدان کا سب سے بڑا موید برگسان اسے (A higher knid of intellect) ایک بلند نوع فکر ہی قرار دیتا ہے۔ جو فکری ارتکاز (Concentration) یاممارست کاغیر شعوری نتیجہ ہوتی ہے۔

وجدان کی اصطلاح سے فلسفہ میں مفہوم بیلیا جاتا ہے کہ وہ حس وتجربہ اور عقل ، فہم بحیثیت ذرائع علم سجی سے مختلف، معروض کا راست بلا واسطہ درک ہے۔ برگسان کے مطابق عالم کا معلوم کی کنہ میں نفوذ کر جانے کا راست عمل ہے۔ اخلا قیات میں وجدائیت اس بات کا اڈعار کھتی ہے کہ بعض اعمال کے بارے میں راست طور پر بیان کے افادیت یا نتائج سے قطع نظر، ان کے صواب و خطا کاعلم ہوتا ہے۔ اخلاقی وجدائیت کی دوسری صورت کے مطابق اخلاقی امور کاعلم ، عمومی وجدائیت پر مبنی

وجدان(Intuition) کی تعریف ولیم للّی نے یہ کی ہے:

ذ ہن کاکسی چیز کے بارے میں فوری ادراک جو بغیر کسی عقلی دلائل کے نتیجے میں حاصل ہوا ہو، وجدان کہلا تا ہے۔ اس نظریہ کے مطابق حق وصدافت یا اخلا قیات کے جاننے کا ذریعہ انسان کا وجدان ہی ہوسکتا ہے جو بلا دلیل تسلیم کرے۔اس لیے وجدانی نظریہ بلا دلیل (A priori) ہوا کرتا ہے۔لیکن جب ہم وجدان کے بارے میں دلائل دے رہے ہوں تواس کا واضح مطلب بیہ ہے کہ بیو حدانی نظرینہیں رہا بلکہ عقلی نظر بیہ ہے۔اس طرح وجدانیت بحیثیت ایک اخلاقی نظر بیہ کا نام دکھائی دیتی ہے۔ کیونکہ ہم اپنی روز مرہ زندگی میں یہی کچھ کررہے ہوتے ہیں۔ جبکہ بینظر بیہ ہمتا ہے کہ تمام وجدانی افعال نا قابل تجزیہ ہوتے ہیں۔ لہذا جو حکماء مغرب وجدانیت کے دعویدار ہیں اور ساتھ بیہ بھی کہتے ہیں کہ وجدانی افعال معاشر سے کے مفاد میں ہوتے ہیں تو در حقیقت وہ وجدانیت سے اس وقت را ہنمائی نہیں لے رہے ہوتے۔

قرآن مين وجدان كي وضاحت حضرت يوسف كي تَأوِيْلِ الْأَحَادِيْثِ كَيْشُكُل مين:

قر آنِ کریم میں اِس کی طرف سورہ پوسف میں اشارہ دیا گیاہے کہ۔

وَ كَذَٰلِكَ يَخْتَبِينَكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِنْ تَأُويُلِ الْأَحَادِيْثِ (12:6)

(باپ نے مزید کہا) تیرارب تجھے کسی عظیم مقصد کے لئے منتخب کرے گا،اور تجھےالیی فراست عطا کرے گا کہ تیری نگاہ معاملات کے انجام ونتائج تک فوراً پہنچ جائے۔

تاویل کے معنی ہیں، کسی بات کے انجام کوسا منے رکھنا، اور احادیث کے معنی ہیں واقعات یا باتیں جوسا منے آئیں۔
روز مرہ کے واقعات ہم میں سے ہرایک سامنے آتے ہیں، ایک شخص ان کوسر سری طور پردکھ کر آگے بڑھ جاتا ہے، دوسراد بکھتا ہے تو کہتا ہے کہ بیتو بڑی گہری بات ہے اور میری بصیرت بتارہی ہے کہ بید چیز کسی دن اس طرح سے ہوگی ۔ یا ہم کہتے ہیں کہ جھے تو اس کے عزائم یہ نظر آتے ہیں ۔ بید وسر اشخص ذہنی طور پر کڑیاں ملاتا ہے اور کڑیاں ملانے کے بعد بات کے انجام تک پہنچتا ہے، اسے کہتے ہیں تاویل الاحادیث بینی الاحادیث بینی اباطنی شے ہیں ہوتی ہے۔
تاویل الاحادیث کہتے ہیں، وہ کوئی غیبی یا باطنی شے ہیں ہے بلکہ بی عقل انسانی کی یعنی وجدان ہی ایک لطیف شکل ہوتی ہے۔
یہ بیسیرت کی انتہا ہوتی ہے، یہ بڑا ہی Fine Intellect ہوتا ہے۔

کبھی بھی ہم کہتے ہیں کہ مجھے یہ تو نہیں معلوم کہ فلاں بات میں نے کیسے ہی لیکن پچھالیا میرے ذہن میں آیا اور میں
نے کہد دیا اور وہ بات واقعی ویسے ہی ہوگئی۔انسان کسی فن کے اندر کسی علم کے اندر اتنا جذب ہوجائے کہ ہر وقت اسی کا خیال
رہے تو اس میں یہ وجدان Intuition والی چیز پیدا ہوجاتی ہے۔ یہ ذہن ہی کی صلاحیت ہے۔ایسے ذہن کی حامل شخصیت
حالات وواقعات پرغور کرکے انجام تک پہنچ جایا کرتی ہے۔انجام تک پہنچ جانے کو تاویل الاحادیث کہتے ہیں۔ عام شخص تو
شعوری طور پرکڑیاں ملاکر نتیجے پر پہنچتا ہے، کین لطیف بصیرت کے حامل لوگ غیر شعوری طور پرکڑیاں ملارہ ہوتے ہیں اور
نفسِ شعوری طور پرکڑیاں ملاکر نتیج پر پہنچتا ہے، کین لطیف بصیرت کے حامل لوگ غیر شعوری طور پرکڑیاں ملارہ ہوتے ہیں اور
نفسِ شعور یہ و پیتہ ہی نہیں ہوتا کہ کڑیاں کس طرح مل رہی ہیں۔ لاشعور Mind کو بات ویل الاحادیث کہلاتی ہے۔
شعور Intuition یا تاویل الاحادیث کہلاتی ہے۔
ایک واقعہ ہمارے سامنے آتا ہے ہم سرسری طور پرآگے بڑھ جاتے ہیں، وہی واقعہ جب ان لوگوں کے سامنے آتا ہے،
جوفنِ سیاست میں جذب ہوئے ہوتے ہیں، تو وہ کہتے ہیں کہ صاحب! نظر آتا ہے کہ روس اور چین کی جنگ ہونے والی ہے۔

ایسا کہنے والوں کے سامنے کڑیاں ہوتی ہیں،جنہیں ملانے سے وہ جنگ کے نتیجے پر پہنچتے ہیں۔ یہ کوئی علم غیب کی یا ما فوق الفطرت بات نہیں ہوتی۔ ہم شمجھتے ہیں کہ قرآن نے یہی بات کہی ہے نہ کہ خوابوں کی تعبیر بیان کرنا۔ اقبال نے تاویل الاحادیث کےمفہوم کو'' آئینہادراک'' کےالفاظ میں بیان کر کے پیری مریدی کی جڑ کاٹ دی ہے۔وہ کہتا ہے کہوہ واقعہ جو انھی افلاک میں ہوتا ہے، کہیں مشہود نہیں ہوا ہوتا '' <sup>دعک</sup>س اس کا میرے آئینۂ ادراک میں ہے''۔ادراک کے معنی Intellect ، شعور فہم اور عقل ہوتی ہے کہ بیساری بات جو میں کہہر ہاہوں بیہوئی روحانیت، کشف اور کرامات کی بات نہیں ہے۔ آئینۀ ادراک اتنامصفا ہوجا تا ہے کہ ایک واقعہ سامنے آتا ہے، تو وہ اس کی کڑیاں ملاتا چلا جاتا ہے اورکسی نتیجے پہ پہنچتا ہے۔ بالعموم وہ نتیجہ سیحے نکل آتا ہے۔

قرآن میں ہے کہ حضرت یوسف کے آئینۂ ادراک Intuition نے یعنی تاویل الاحادیث نے قحط سے بچنے کی تدبیر بتائی کہ یوں کیا جائے تو قحط کی سختیوں سے بچا جا سکتا ہے۔حضرت یعقو بٹ نے بھی یوسف کا خواب س کر، بیٹے کے اخلاق و اطوارسا منے رکھتے ہوئے تاویل الاحادیث کی رو سے کہد یا تھا کہ'' تیرارب تخیجے سی عظیم مقصد کے لئے منتخب کرے گا،اور تخصے ایسی فراست عطا کرے گا کہ تیری نگاہ معاملات کے انجام ونتائج تک فوراً پہنچ جائے گی۔

تنظر به وجدان كا تنقيدي جائزه:

مغربی مفکرلاک نے وجدان کے جبلت ہونے کے امکان پر بھی تنقید کرتے ہوئے کہا کہ اس طرح کا کوئی علم حاصل نہیں ہوسکتا۔اس نے کہا کہ:

1 ۔اگریہ تصدیقات جبلی یا وجدانی ہیں اورتجر بے سے ماورا ہیں تو پھرانہیں انسانی ذہن میں یکساں طور پر ہونا چاہیے تھا۔ گرایبا کوئی تصور نہیں جوآ فاقی طور پرتمام اذہان میں یا یا جاتا ہو۔اس کا کہنا ہے کہسی چیز کاکسی ذہن میں ہونا دراصل اس چیز کے معلوم ہونے کے ہم معنی ہے اور یہ کہنا کہ تصورات ذہنوں میں لاشعوری طور پر ہوتے ہیں۔ دراصل متضاد بالذات ر(Self-Contradictory)

2\_اگرخدالامتناہیت،کاملیت کے تصورات قبل ازتجر بی اور وہبی ہیں توان تصورات کا ہر ذہن میں یکسال طور پرعرفان لازمی ہے۔

3 \_ بینام نہا دقوانین بھی مخصوص تجربات کی تعمیم یا قاعدہ کلیہ (Generalisation)ہی ہوتے ہیں ۔ مثلاً ایک بیجے کا پیتجر بہ کہ مٹھاس بہر حال مٹھاس ہی ہے اور کڑواہٹ بہر حال کڑواہٹ ہی ہے۔لہذا نتیجہ کے طور پراس کی تعمیم یہی ہوگی کہ مٹھاس میں کڑ واہٹ بہرحال نہیں ہوسکتی۔

ہیوم نے بھی بیموقف اختیار کیا ہے کہ ہر فرد کا ذہن پیداکش کے وقت ایک سادہ وصاف سلیٹ کی مانند ہوتا ہے۔ یا وہ کاغذ کاسادہ ورق ہوتا ہےجس پر پچھ بھی تحریر یامنقش نہیں ہوتا۔ ماحول اور تجربے کے بعدانسانی ذہن میں تصورات وغیرہ پیدا

ہوتے ہیں۔

وجدان بہرحال الیی چیز تو ہے ہی نہیں کہ جانچی اور پر کھی جا سکے۔ یہی وجہ ہے کہ وجدانیت کے حکماء انسانی زندگی گزارنے کے لیے کسی قشم کالائحۂ لنہیں دے پائے۔

مُطلق اورمستقل اقدارِق کےمعیار کاحصولِ علم نہ تو استدلا لی اور نہ ہی غیر استدلا لی علوم سے حاصل ہوسکتا ہے اور نہ ہی محدود عقل سے بلکہ صرف خدا ہی کی رہنمائی کا مرہون منت ہوا کرتا ہے۔

راشڈل کی نظر میں حق کے مستقل اور مطلق معیار کاعلم حاصل ہی نہیں ہوسکتا جب تک انسان خدا کے وجود پر ایمان نہ لائے۔مطلق معیار کے معنی یہ ہیں کہ زمانے کے تغیرات اور احوال وظروف کے تبدّ لات اس پرکسی صورت سے بھی اثر انداز نہ ہوں۔وہ زمان و مکان کی حدود سے بالا ہواور اس کا معیار خود اس کی اپنی ذات ہو۔اس قسم کی اقدار ذہن انسانی (محدود ہونے کی بنا پر) کی پیداوار نہیں ہوسکتی خواہ وہ ذہن تمام حکمائے مغرب ہی کا کیوں نہ ہو۔کانٹ نے بھی خیر کے معیار میں عقل نظری (عقل محض) پر انحصار کرنے کی بجائے عقل عملی کا سہارا لیتے ہوئے اسے بطور مسلمہ کے تناظر میں خدا کے وجود سے مشروط کر دیا ہے۔عقل بغیر وہی کی روشن کے ،اپنے فریضہ بہو دِخود بین ہی کے 'دسخفظ خویش' کے گردگھومتی رہتی ہے اور اپنے مفاد سے آگے بڑھ کر مفادِ غیر دکھومتی رہتی ہو استدالی وغیر استدلالی دونوں کے تصور علم کا جائزہ لینے کے مفاد سے آگے بڑھ کر مفادِ غیر دکھومتی رہتی مفر آن کے علم بالومی کا مختصر طور پر جائزہ لینے کی کوشش کرتے ہیں۔

ہم نےمطالعہ کرلیاہے کہ قرآن کےمطابق انسانی جذبات کے دوحقے ہیں ؟

ایک وہ جذبات، جن کوانسان خدا کی طرف سے دیئے گئے علم جہاں بین (وحی) کے بغیر بروئے کارلائے۔ایسے جذبات کی پیروی کا نتیجہ تباہی ہوتا ہے۔ایسے جذبات کوانگریزی میں Irrational Passions کہتے ہیں،اوران ہی کو ''بے باک جذبات' بھی کہتے ہیں۔

دوسرے وہ جذبات ہیں، جن کوانسان، خداکی طرف سے دیئے گئے علم یعنی وحی کی روشنی میں بروئے کارلائے۔ایسے جذبات کی پیروی کا نتیجہ خوشگواری، سربلندی ہوتا ہے، مرتبے بلند ہوتے ہیں۔ایسے جذبات کو انگریزی میں Rational جذبات کی پیروی کا نتیجہ خوشگواری، سربلندی ہوتا ہے، مرتبے بلند ہوتے ہیں۔ایسے جذبال نی Passions کتا ہے۔وخود اپنائی تحفظ اور بھلاچا ہتی ہے۔اقبال نے Rational عقل کا نام' دعقل خود بین' رکھا ہے۔

انسان کی نشوونما میں دو چیزیں ہیں، ایک اس کا جسم، اور دوسری اس کی ذات ہے۔جسم کی نشوونما تو حیوانات کی طرح طبیعی قوانین کے دسترس سے باہر ہے۔ ذات کی نشوونما، ان قوانین کے تابع طبیعی قوانین کے دسترس سے باہر ہے۔ ذات کی نشوونما، ان قوانین کے تابع زندگی بسر کرنے سے ہی ممکن ہے، جو خدانے بذریعہ انبیاء عالم امر سے عطا کئے ہیں۔ لفظ رحمان'' فعلان' کے وزن پر ہے، جس کے معنی ہوتے ہیں کہ تدریجی رحم والی بات کو، تدریجی کڑیوں کے سلسل کو، چھاند کریکاخت نمودار ہوکر سامنے آجائے۔

### بِسُلِكُ إِلَّهُ الرَّحِبُ

نشست نمبر12





میں اور کہیں خط گلز ارمیں کتبہ کیا تھا قر آن مجید میں اللہ تعالیٰ کا ايك وعده مذكور تقاكم إنَّ الْحَسَنْتِ يُنْهِبْنَ السَّيَّاتِ ا (11:114)سب لوگ حیرت سے دیکھارہے تھے کہ ہرجگہ ایک ہی کتبہ کیوں ہے۔کلیم الزماں نے مہمانوں کی متجسسانہ نظروں کودیکھ کرکہا کہ آپ کو جیرت ہورہی ہے کہ مجھے صرف بیکتبہ کیوں مرغوب ہے۔ہماری بات جب آ گے بڑھے گی تو اس امر کی خود وضاحت ہو جائے گی کہ بیرآیت مجھے کیوں مرغوب ہے فی الحال میں بیہ کہوں گا کہ بیدڈ ویتے ہوئے جہاز کالنگرہے۔ایک بات آپ کے ذہن نشین ہونی چاہیے کہا گر میں کوئی بات الیک کہوں جو آپ کے پروفیشن کو مذموم بناتی ہوئی دکھائی دے توسمجھ لیجئے کہاس کا اطلاق سب سے پہلے مجھ پر ہوگا کیونکہ میں خود وکیل بھی رہا ہوں اور جج بھی۔ پجھلے دنوں ایک ملانے تقریر کرتے ہوئے کہا کہ ہم نے برصغیر کی امت مسلمہ کے تین ٹکڑ ہے کر دیئے ہیں۔ بنگلہ دلیش، بھارت اور پاکستان \_اس ملا کے والدمحترم نے کہاتھا کہوہ پاکستان کے بنانے کے جرم میں شریک نہیں یہ بیانات پاکستان کی بنیادوں پر کلہاڑی مارنے کےمصداق ہیں۔ایسی باتوں کا کورٹ نے کوئی نوٹس نہیں لیا۔اس کے برعکس ایک سیاست

عقیل الزمال اگر چه عدالت میں اپنی مصروفیت کی وجہ سے گھر والوں کا ساتھ دینے کے قابل نہیں تھے لیکن وہ ان کی ضروریات سے غافل بھی نہیں تھے چنانچہ انہوں نے شہر میں کسی ایک کیٹرنگ ایجنسی کے ذریعہ مجلس کے لئے کمرہ تیار کروا دیا۔ ایجنسی کے آ دمی آئے انہوں نے صوفے اور کرسیاں دیواروں سے لگا ئیں ،فرش پر قالین بچھائے اور دو درجن گاؤ تلئے سجا کر درمیان میں ایک بڑا سا گلدستہ رکھ کر چل دیئے اور کمرے کی فضاحیثم زدن میں بدل گئی۔ دوسری طرف باور چی خانے میں گہما گہمی شروع ہوگئی فضل کریم تو موجود ہی تھالیکن مزید مدد کے لئے شبانہ بی بی کوبھی بلالیا گیا کیونکہ کلیم الز مال گھر میں ایک میلے قسم کی خوثی سے شبانہ بی بی کومحروم رکھنا نہیں جاہتے تھے۔مہمانوں میں جو شخصیت سب سے پہلے بینچی وہ شائستہ صاحبہ تھیں جن کے ہاتھ میں ایک بھاری بھر کم شاپنگ بیگ تھا۔ پوچھنے پر معلوم ہوا کہ بیگ میں ایک کوری ہنڈیا ہے جس میں املی کی چٹنی ہے۔ تھوڑی دیر میں مہمانوں کا تانتا بندھ گیا جوبیں بچیس کے قریب ہوں گے۔معلوم نہیں کہاس کتبہ میں کیا کشش تھی جو دیواروں پر لگے ہوئے تھے کہیں خطرشخ میں کہیں خط ستعلق زندگی باطل پرستی میں گزرتی ہے۔اس طرح حق اور باطل برابرریتے ہوئے حاصل ضرب صفررہ جاتا ہے اور ایساوکیل مقدمہ جیتنے کے لئے کیا کچھ کرسکتا ہے اس کا اندازہ لگانا مشکل نہیں اور پندرہ بیس سال کی پر یکٹس کے بعد خوش قسمتی سے اسے ہائی کورٹ کا جج بنا دیا جائے اور اس سے انصاف کی تو قع ہواوراییا ہی ہے کہ جیسے کیکر کے درخت سے آ م جیسا کھل حاصل کرنے کی تو قع ہو۔ برخور دار میں جگ بیتی نہیں کہدر ہا،آ پ بیتی بیان کرر ہا ہوں۔بھلا ہواس نو جوان کا جو مسجد میں مجھےعلامہ غلام احمد پرویز صاحب کے چندیمفلٹ دے گیا تھا اور شکر گزار ہوں اینے بزرگ دوست صدیقی صاحب کا جنہوں نے مجھے مسکلہ ارتقابیان کرتے ہوئے دین اسلام کی روح سے آگاہ کر دیا۔ جب انہوں نے مجھے اس شعر کی تشریح کر کے علامہ اقبال کا فلسفہ مجھایا تو ایسے محسوں ہوا کہ مجھ پر وہی بجلی گری ہے جووادی سینا میں نخل سینا پر گری تھی اور وہ شعرہے ہے خودی کا سرِنتهاں لا اله الا لله خودی ہے تیغ فسال لا الہ الا اللہ مجھے افسوس اس بات کا ہے کہ میں اتنی مدت سے شہر لا ہور میں مقیم ہوں اور مجھےاب تک معلوم نہ ہوسکا کہ گلبرگ میں ایک مینارہ نورتھا جس کے سامیہ میں بیٹھ کر دین و دنیا دونوں کی آ راکش کا سامان مہیا ہوسکتا تھا۔ دروں بینی سے میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ برقشمتی سے ہمارے معاشرے کا

ہوجاتی ہے۔آ دھی زندگی وہ حق کا ساتھ دیتا ہے اوراسکی آ دھی

کورٹ کے کار پر دازوں نے فرائڈ کی کتاب''سائیکو بیتھالو جی آف ایوری ڈے لائف'' پڑھی ہوتی تو شایدیہ ٹنٹا کھڑا نہ ہوتا۔میرا مطلب ہے کہ وکیل یا جج بننے کے لئے صرف قانون کی تعلیم کافی نہیں ہوتی اگر وکیل نفسیات، معاشیات اورعمرانیات کے دوسرے علوم سے بے خبر ہوتو وہ نہ تو اچھا وکیل بن سکتا ہے اور نہ ہی اچھا انسان۔اگر وکیل مذکورہ علوم سے بے خبر رہے تو وہ ایک روبوٹ کی طرح Characterless ہوتا ہے۔انگریزی کا پیر لفظ س کر وکیل اوصاف علی چہک کر بول اٹھے اور کہاانکل! آپ نے وکلاکو Characterless کہدکر بڑی بات کہددی ہے۔ اوصاف علی کی بات س کر کلیم الزماں نے کہا کہ برخوردار استثناء کا معاملة تو ہر گروپ میں ہوتا ہے۔ میں پیے کہدر ہا ہوں کہ بہ حیثیت مجموعی رومن لاء کے مطابق پر عیٹس کرنے والے وکلا کہیں بھی ہوں۔سری لنکا، بھارت میں ہو یا یا کستان میں ، ان کا پیشه انہیں کسی کام کانہیں چھوڑتا، پیروئی فلسفه کی بات نہیں شعروا دب کا قصہ نہیں،فن لطیف کی بات نہیں، ہوامیں خیالی تیر چلانے کی بات نہیں یازیٹوسائنس لینی شاریات (Statistics) کا فیصلہ ہے۔اور وہ بھی ایسے کہ ہرمقدمہ میں ایک فریق حق پر ہوتا ہے دوسرا باطل پر۔ ایک وکیل حق کے مطابق دلائل دے رہا ہوتا ہے، اور دوسرا اسے باطل ثابت کرنے کے لئے خود بھی جھوٹ بول ر ہا ہوتا ہے اور اپنے مؤکل اور گوا ہوں سے بھی جھوٹ بلوا تا ڈ ھانچہ کچھاں قشم کا ہے کہافسر شاہی ہو یا کوئی بڑا فوجی افسر ہے۔ بیدڈ راما ہر کورٹ میں ہر مقدمہ میں ہر روز ہر شہر میں ہوتا اسےاینے سوااور کچھ نظر نہیں آتا۔ میں نے اکثر دیکھاہے کہ ہے یعنی اوسطاً ہروکیل کی پیشہ ورانہ زندگی دوحصول میں تقسیم

دان کی سلی آف ٹنگ پر ایک مقدمہ کی بنیادر کھ دی۔ اگر

جب کرنل صاحب کی وردی اترتی ہے تو اندر سے پنا کونکل

کی روایت گھڑنے والے نے جاند کوروٹی جتنا سمجھا۔ اگر آپ مانتے ہیں توبے شک مانیں۔نداسے میں مانتا ہوں اور نه ہی علامہ پرویز مانتے تھے۔میری نظر میں معجز ہ دکھا کرکسی کومسلمان کرنا ایساہی ہے جیسے کسی کے سینے پر پستول رکھ کر کهنا که، پژهوکلمه! ورنه تیار هوجاؤ \_ برخور داراسلام عقل وخرد کا دین ہے۔عقل کو عاجز کر کے جوایمان لا یا جاتا ہے وہ موم کی طرح جلدی پکھل جاتا ہے۔اب رہی بات کرامات کی۔ اولیا ء اللہ کی بہت سی کرامات بیان کی جاتی ہیں۔ ایک کرامت یہ بیان کی جاتی ہے کہ خبراڑی کہ نظام الدین اولیاء شیر پر سوار ہو کر بوعلی قلندر سے ملا قات کی غرض سے یانی بہت آرہے ہیں۔ بوعلی قلندر مجذوب تھے۔انہوں نے خبرسنی تو اس ونت وہ ایک دیوار پر بیٹھے تھےانہوں نے دیوار کو حکم دیا کہ نظام الدین اولیا کے استقبال کے لئے آ گے چلواور دیوار چل پڑی بوعلی قلندر ہی کے دیوان میں پیجی موجود ہے کہ جبرائيل چول بهر نبوت برآمد پیش آمد محمد و مقصود علی بود ایک اور کرامت بھی بیان کی جاتی ہے۔ وہ اس قدر رومانی طور پر بیان کی جاتی ہے کی مقل وخرد بھی بے ہوش ہوکر اسے ماننے کا ارادہ کر لیتی ہے کیکن حقیقت اپنے آپ کوخود منوالیتی ہے۔ بیان کیا جاتا ہے کہ مولانائے روم ایک حوض کے کنارے کتابوں کا ڈھیر لگائے اپنے شاگردوں کو درس دے رہے تھے کہ وہاں شمس تبریز آینچے۔ ان کی شکل و شباہت اجڈ دیہاتی ان پڑھ شم کے انسان کی تھی۔ شمس تبریز نے یو چھا''ایں چیست؟'' مولانا رومی نے نہایت نخوت ہے جواب دیا''ایں آنست کہ تونمیدانی''رومی کابیکہنا تھا کہ

آ تاہےاورریٹائرمنٹ کے بعد سویلین بیروکریٹ کوتھانے کا محرر کرسی بھی پیش نہیں کرتا کلیم الزماں پیربا تیں کررہے تھے کہ ایک وکیل صاحب نے کہا کہ انگل! ہم نے تو سنا ہے کہ علامه پرویز نهاولیاء کی کرامات کو مانتے تھے اور نه ہی انبیاء کے معجزات کواور مزیدیہ کہ وہ حدیث کی صحت سے بھی ا نکار کرتے تھے؟ برخوردار! حدیث کے متعلق تو علما میں بڑی بحثیں ہو چکی ہیں۔مولا ناحمید الدین فراہی کا کہنا ہے کہ حدیث کی تقریباً پیاس کتابیں ہیں۔ان میں کچھا حادیث ایس بیان کی گئی ہیں جونصوص قر آنی کو جڑ سے اکھاڑ چھینکتی ہیں۔ میں حضور ٌ ہے منسوب ایک روایت کے متعلق تمہارافتوی چاہوں گا۔ حدیث نبوی سے کہ حضور مناتیا سے یو چھا گیا کہ سردی اور گرمی کیسے واقع ہوتی ہے، فرمایا! کہ جب دوزخ اندر سانس لیتی ہےتوسر دی کاموسم آ جا تا ہےاور جب سانس باہر نکالتی ہے تو گرمی کا موسم آ جا تا ہے۔ برخور داراس روایت کے متعلق تمہارا کیا خیال ہے۔تم پڑھے لکھے آ دمی ہو، یقیناً تم كهوك كه بيرحديث رسول سَلَيْنَا مَنْ مِين موسكتي -اب معجز ب کے متعلق بتاتا ہوں کہ سب سے بڑا معجز ہ تو حضور مُلَاثِيمٌ کی ا پنی ذات ہے اور قر آن حمید ہے جس کا جواب آج چودہ سو سال گزرنے کے بعد بھی نہیں دیا جاسکا۔حضور کا سب سے بڑا مجز ہ شق قمر بیان کیا جاتا ہے کہ حضور ٹاٹٹیٹم کی انگلی کے اشارے سے جاند دوٹکڑے ہوکر زمین پرآیا ، آ دھا ایک بغل کے نیچے سے گزرا ، آ دھا دوسری بغل کے نیچے سے گزرا، دونوں آسان پرجا کر با ہم پیوست ہو گئے ۔ یعنی معجز ہ

وا قعات ہوتے رہتے ہیں انہیں کرامت سمجھنا جہالت ہے۔

کتابوں کا ڈھیر حوض میں جاگرا اور مولا نائے روم کے منہ حاضرین آہسہ آہسہ پکوڑے کھا رہے تھے اور بڑے انہاک سے کلیم الزمال کی باتیں بھی غور سے س رہے تھے سے حیرت واستعجاب کے ساتھ پیفقرہ نکلا''ایں چیست؟'' کیونکہ" بار" کے لوگوں کے لئے بیر باتیں الف لیلائی معلوم سمّس تبریز نے لفظ وہ پرزور دیتے ہوئے کہا کہ ایں انست ہوتی تھیں۔ایک پکوڑا ہاتھ میں لئے مریم کیانی نے کہا کہ کہ تونمید انی۔ بیان کیا جاتا ہے کہ اس واقعہ کوشس تبریز کی کرامت سمجھ کرمولا نائے روم اس کے مرید ہو گئے کیونکہ اس انکل آپ کی باتیں آپ کے پکوڑوں سے زیادہ لذیز ہیں۔ وا تعه کومولا ناروم نے کوئی روحانی طاقت سمجھا۔ دوسری طرف جس پرکلیم الز مال نے بینتے ہوئے کہا بیٹی تم نے شائستہ کی املی والی چٹنی استعال نہیں کی ہوگی \_مریم نے کہانہیں انکل! میں ہم دیکھتے ہیں کہ علامہ غلام احمد پرویز نے اپنی تصنیف نے وہ بھی استعال کی تھی۔ جوچٹنی میں بنا کرلاؤ نگی اسے آپ ''تصوف کی حقیقت" میں ایک وا قعد کھا کہ علامہ اقبال کے و کھنے گا کہ آپ کے ہونٹ خطرے میں پڑ جائیں گے۔ دولت کرہ پر بہت سے مہمانوں کی موجود گی میں جن میں مریم کیانی کی بات س کرکلیم صاحب نے قہقہہ لگاتے ہوئے علامه تاجورنجیب آبادی بھی موجود تھے، لا ہور کے ایک ہومیو کہا تو گویا ایڈوانس بکنگ کر رہی ہیں۔ بیٹی جب حاہوتم پیتھک ڈاکٹر نے حاضرین کوجیرت زوہ کردیا۔ جب انہوں آسکتی ہولیکن پنیروالے پکوڑنے نہیں ملیں گے کیونکہ مجھے بار نے میز پر پڑی ہوئی انگشتری کوآنکھ کے اشارے سے حرکت دی اور قلم کوکہا کہ وہ انگشتری میں سے نکل کراپنے مالک کے بارصد لقی صاحب کوزحمت دیتے ہوئے شرم آتی ہے۔ اسی ا ثناء میں بہت سے مہمانوں کی جائے ٹھنڈی ہو گئ تھی اور یاس چلا جائے۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا، ڈاکٹر نے علامہ سے کہا کہ جوانی میں وہ سیر دوسیر وزن آنکھ کے اشارے سے اٹھالیا کہیں کہیں کپوڑوں کی کاغذی ڈش اپنی جگہ پر کا نیتی نظر آتی تھی کلیم صاحب نے فضل کریم کوآ واز دی اور اسے گرم گرم کرتا تھا۔اس قشم کے واقعات کوکرامت سمجھنا درست نہیں ۔ یہ ایک فن ہے ابھی پچھلے دنوں ٹی وی پر ایک لڑ کا دکھا یا گیا چائے اور مزید پکوڑے لانے کے لئے کہا۔ پھر مریم کیانی کی ہےجس کےجسم میں مقناطیسی قوت تھی اور بیس بچیس کلولو ہا طرف منه کر کے کہا کہ آپ لوگ جب چاہیں تشریف لا سکتے ہیں۔ مجھےخوثی ہوگی اگر میراغریب خاندایک تبلیغی رائے ونڈ اس کے جسم سے چیک جاتا تھا۔ ٹی وی پر ہی ایک مخص کوآئکھ بن جائے اورالیں ونڈ چلے کہلوگ ہماری رائے سے متفق ہو کی طاقت سے وزن اٹھاتے ہوئے دکھایا گیا۔ایک اور جائیں ۔علامہا قبال گاایک شعرہے جوفلسفہ تاریخ پر گہری نظر وا قعہ نے دیکھنے والوں کو حیران کر دیا۔ ایک شخص کے گرد ر کھنے والا ہی کہہ سکتا تھاشعر ہے تھوڑی می تانبے کی تار کے چند چکر دیئے اور تار کے دونوں ہے وہی تیرے زمانے کا امام برحق سروں کوایک طشتری سے لگا کرایک انڈ افرائی کرلیا گیا۔گویا جو تخھے حاضر وموجود سے بیزار کرے اس شخص کے جسم کوٹرانسفا رمر کے طور پراستعال کیا گیا۔ایسے

کیکن عوام الناس کی سمجھ میں پیہ بات نہیں آتی ۔ پورپ

ما ہنامہ طائوع لِل

ایک بہت بڑے صحافی بلکہ صحافیوں کے استاد نے دو دفعہ ٹی ایک زمانه میں مذہبی خرافات سے بھر سے افسانوں کی دلدل وی پریددعویٰ دہرایا ہے کہ قائداعظم اثناعشری تھے حالانکہ میں بھنساہوا تھااور جب مارٹن لوتھرنے اپنی تحریک اصلاح ایک جلسه میں جب کسی نے ڈائر یکٹ طور پر قائد اعظم سے دین شروع کی تواس پراعتراض اٹھے کہ پیخض لا دین ہے يوچها تھا كه آپ تن بين يا شيعة توان كا جواب تھا كه ميں وہ اورعیسائی معاشرے میں اسلامی خیالات وتصورات کی تبلیغ ہوں جو پیغمبراسلام خود تھے۔ بات کوآ گے بڑھاتے ہوئے كرر ہا ہے۔اسى طرح حضور ﷺ كز مانه ميں بھى اوراس کلیم الز مال نے حاضرین سے کہا کہ میری تحریک خل سینااسی کے بعد تک زمین کو کا ئنات کا مرکز مانا جاتا تھا اورعوام پیہ ذ ہنیت کومٹانے کا پروگرام رکھتی ہے اور میں اسی مہم کے لئے ماننے کے لئے تیار نہیں تھے کہ زمین سورج کے گرد گھومتی ہے۔اب توسکول کا بحی بھی اس حقیقت سے باخبر ہے۔ کلیلیو آپ لوگوں سے اعانت کی امید رکھتا ہوں۔ دامے درمے نہیں بلکہ سخنے اور قدمے میرے پاس بلیک منی بہت ہے۔ کواس امر کی یا داش میں سزائے موت کی دھمکی دی گئی کہوہ اسے میں ان الحسنات يذهبن السيآت كے نشخ سے زمین کو مرکز کا کنات مانے سے انکار کر رہا تھا۔ اس کی وائٹ کرر ہا ہوں۔ پھر مینتے ہوئے کہا کہ آپ سب وکیل بھی كرامت تقى كه آج يورب اقوام عالم ميں سب سے محترم مانا ہیں اور باراور بیخ دونوں سے واقف بھی کلیم صاحب نے جاتا ہے۔ برصغیر کو دیکھ لیجئے یہاں قدم قدم پر صاحبان بات جاری رکھتے ہوئے کہا کہ میں تو پرانے زمانے کا آ دمی کرامات مدفون ہیں ۔ دہلی میں نظام الدین اولیاء، اجمیر میں خواجمعین الدین چشتی ،کلیر میں حضرت صابرصاحب، یاک ہوں اور میں نے تعلیم اس ز مانے میں حاصل کی تھی جب علم پیٹن میں بابا فرید الدین شکر گنج لا ہور میں حضرت دا تا گنج کی سطح اتنی بلندنہیں تھی حبتیٰ آج ہے۔ آجکل تو نوجوان بوڑھوں سے عقل وخرد میں آگے بڑھ گئے ہیں۔ میں نے بخش اورمیال میر،خیبر پختونخوا میں حضرت کا کا صاحب۔ انگریز دوسو سال تک ہندوستانیوں کے سروں پر جوتیاں آپ ہی جیسے لوگوں سے س کر پچھ معلومات حاصل کی ہیں۔ برساتا رہااورکوئی صاحب کرامت انہیں روک نہ سکا لیکن ان کی روشنی میں چندشعروں کا مطلب سمجھانے کا اپنی بیٹی عالم آ را سے وعدہ کر چکا ہوں۔اسی محفل میں بیان کرتا ہوں ایک بنده مومن جوسر پرسفیدرنگ کا ہیٹ بہنتا تھاجس کا جوتا بھی آ کسفورڈ کٹ کا ہوتا اور جوسگریٹ بھی کر بون اے کا پیتا كه شايد آپ لوگول ميں سے كوئى ميرے علم ميں اضافه كر سکے کلیم صاحب کی بات سن کر عاصمہ فاروقی نے یو چھا کہ تھا،ایک جھوٹا ساٹائپ رائیٹر لے کراٹھا اور سات سال کی قليل مدت ميں ايك نئى قوم كووجود بخش گيا۔ بيھى كرامت، انکل بہن عالم آرا آپ کی بیٹی ہیں یا بہو۔ آپ اسے بیٹی بیٹی ہی کہدرہے ہیں اور یہ میرے ساتھ بیٹھی ہوئی پڑوس کہدرہی الیی کرامت کو تو پرویز اور علامه اقبال دونو ں مانتے ہے کہ عالم آ را انکل کی بہو ہیں ۔کلیم الز ماں نےمسکراتے ہیں۔اسی کئے توانہوں نے کہا تھا کہ" ہے بندہ مومن خوداک ہوئے کہا کہ بیٹی عالم آرامیری بہوہیں لیکن میراعقیدہ ہے کہ زندہ کرامات" گراس قوم میں بیاری کے جراثیم باقی ہیں۔ مارچ 2019ء

جو څخص بہواور بیٹی میں امتیاز کرے تو اسکے جسم میں کراموسومز بھاپ سے چلنے والے الجن سے ریل گاڑی ایجاد کر دی۔ برصغیر ہندویاک میں دنیا کا سب سے بڑا ریلوے کا نظام کی تعدا دمشکوک ہوجاتی ہے۔اچھا آمدم برسرمطلب علم اور اس بھاپ کے انجن سے چل رہا تھا۔ الغرض انسان نے فکروفلسفہ کی ابتداء کہا جاتا ہے کہ بونان میں ہوئی۔شروع فطرت کی طاقتوں سے بڑا کام لیا ہے اور بے شارا یجادات شروع میں ان کا خیال تھا کہ کا ئنات جارا جزا کا مجموعہ ہے۔ آگ یانی ہوااور مٹی لیکن دیمو قراطیس نے اپنے ہم وطنوں کی وجہ سے اس قدرمغرور ہو گیا کہ خدا کوجھی بھول گیا۔اس نے دعوی کردیا کہ دنیاایک گھڑی کی طرح چل رہی ہے جسے سے اختلاف کرتے ہوئے کہا کہ کا ئنات جھوٹے جھوٹے کوک دیا گیااوراب حاصل کردہ علم کی بناء پر ہوتشم کے واقعہ ذرات کا مجموعہ ہے۔مثلاً آپ ککڑی کے کو کلے کو توڑتے کی پیشگوئی کی جاسکتی ہے کیکن علم کا در یا کہیں رکتانہیں کم فہم جائیں تو وہ ذروں کی شکل اختیار کر لے گا۔مزید توڑتے سیاست دانوں اور سائنس دانوں نے نیوٹن کے قوانین کو جائیں توایک تیج ایسی آئے گی کہوہ ذرہ توڑانہیں جاسکے گا۔ حرف آخر سمجھ لیا تھا۔ ایک اللہ کے بندے نے جس کا نام دیمو قراطیس نے کہا کہ کا ئنات ایسے ہی ذرات سے بن ہے۔لکڑی کے ذرات ،لوہے کے ذرات ،سونے اور جاندی لارڈر در**فور**ڈ(RutherFord) تھا۔سونے کے ورق پر کے ذرات تو ایک دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں۔انسانی الیکٹران کی بمبارمنٹ کر کے سونے کے ایٹم کوتوڑ دیا۔اور علم اسی تصور کے تحت آ گے بڑھااوراسی تصور نے وہ تہذیب اس طرح اس نے مادی تہذیب کی بنیادیں ہلا دیں کیونکہ سونے کا مادی ایٹم الیکٹرون اور پروٹون میں تبدیل ہو کر پیدا کی جسے مادی تہذیب کہا جاتا ہے۔ جملہ معترضہ کے طور فضامیں گم ہو گیا اور یہ ثابت ہو گیا کہ کا ئنات کی بنیادی پرمولا نا محم<sup>رحسی</sup>ن آ زاد ایران گئے۔ وہاں میز بان کے گھر ہنڈیا میں جوش آیا ہوا تھا اور ہنڈیا کا ڈھکنا بار بار اٹھتا ساخت مادی نہیں روحانی ہے۔ الیکٹران ہر وفت پروٹون کے گرد گھومتے رہتے ہیں لیکن یہ متعین نہیں ہوسکتا کہ کونسا تھا۔میز بان کے بچے نے اپنی مال کواطلاع دیتے ہوئے کہا الیکٹران کسی خاص کمچہ میں کس مخصوص دائر ہے میں ہے۔اس کہ مادر دیگیچیسرمی کند۔مولا ناجب واپس ہندوستان آئے تو کا مطلب بیہ ہوا کہ آپ ہرقشم کے واقعات میں ہروا قعہ کے یہ محاورہ بھی ساتھ لائے اور سخندان فارس لکھ دی کیکن متعلق پیش گوئی نہیں کر سکتے کہ فلاں واقعہ ضرور ہو کررہے انگلستان میں جب جیمز واٹ نے دیجی کے ڈھکنے کوسر کا لتے گا۔گفتگوکو جاری رکھتے ہوئے کلیم الز ماں نے کہا کہ میں نے د يکھاتواس نے اس جن کوفوراً قابوکرليا۔ پھر کيا تھابور پي ميں توسائنس پڑھی ہےاور نہ ہی اس کے اسرار ورموز سے اچھی ہوا سے چلنے والی چکیا ل ختم ہو گئیں اوران کی جگہ بھاپ سے طرح واقف ہوں۔ جو کچھ میں نے کہا ہے پیر طحی معلومات چلنے والی چکیاں چلنے لگیں اوران چکیوں سےٹوںٹوں کی نکلنے ہیں۔اگر میں نے کہیں غلطی کی ہوتو آپ میں کوئی صاحبہ یا والي آ واز شاعر ور ڈ ز ورتھ کی نظموں کا موضوع بن گئی۔سٹیفن س نے سوچا کہ وہ کیوں پیچیے رہ جائے ، چنانچہ اس نے صاحب اس کی تھیچ کر سکتے ہیں۔ میں صرف بیثابت کرنا جاہتا

الزمال نے فضل کریم کو بلا کران کے ساتھ کر دیا۔ان کے جانے کے بعد اوصاف علی بول اٹھے کہ انہیں اپنے کرتوت یا دآ گئے ہیں۔اس پر کلیم الزماں نے کہا کہ ایسا نہ کہو کہ اگر بات دل میں گھر کر جائے تو اسے خدا کافضل سمجھنا چاہیے۔ تو میں یہ کہدرہا تھا کہ حشر کے میدان میں قیامت بریا ہوگی تو ہمارے ہاتھ یاؤں اور دوسرے اعضاء ہمارے کرتوتوں کی گواہی دیں گے۔ایک عام آ دمی کی سمجھ میں پیر بات نہیں آتی تھی کہزبان تو بولتی ہے ہاتھ پاؤں کیسے بولیں گے۔سورۃ بنی اسرائیل میں ہے کہ ہرانسان کا اعمالنامہاس کے گلے میں لاکا موكا اوراس سے كہا جائے گا اقْرَا كِتٰبَكَ ﴿ كَفِي بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيْبًا ﴿ 17:14) يِرُ هَا يَن كَتَاب آج کے دن اپناحساب کرنے کے لئے توخود ہی کافی ہے۔ بیہ تو قیامت کی بات تھی۔سائنسدانوں نے تو انسان کے لئے اسی دنیامیں قیامت بریا کردی ہے شایداسی قسم کے تصور کے ماتحت علامه نے فرمایا تھا۔

سخن ز نامه و میزال دراز تر گفتی ہزار حیف نه بینی قیامتِ موجود اس قشم کےحالات کود مکھ کر قرآن مجید کی وہ آیت یاد

اں ہم سے حالات کو دیچھ کرمران جیدی وہ ایت یاد آتی ہے جس میں کہا گیا ہے کہ ہم انہیں انفس وآ فاق میں اپنی نشانیاں دکھاتے جا ئیں گے یہاں تک کہ حق ان پرواضح ہو

جائے۔

بسب کلیم الزمان کی باتیں سن کرشا ئستہ نے کہا کہ انگل اگر ہم مہینے دومہینے کے بعد کورٹ سے ہڑتال کرلیا کریں تو کیسا رہے گاجس پرکلیم الزمال نے ہنتے ہوئے کہا کہ بیٹی تمہیں ہڑتال کرنے کی ضرورت نہیں رہے گی۔ بات کو پلٹتے ہوئے

سب کے سمیت اسی میٹریل سے بنی ہے۔ بوری کا ننات الیکٹرومیکنیٹزم کا کھیل ہے۔آپ میں سے سی کے یاس موبائل فون ہے؟ کلیم الزماں صاحب کے سوال پر وکیل سعیدہ درانی بول اٹھیں کہ انکل! میر سے پاس ملٹی پریز آڈیو وڈیوموبائل ہے اورآپ جو کچھ فرمارہے ہیں میں نے سب ریکارڈ کرلیا ہے۔سعیدہ درانی کی بات س کرکلیم الزماں اچھل پڑےاورکہا بیٹی!تم نے میرا کامآ سان کردیا ہے، پھر حاضرین کی طرف دیچه کرکها که آپ سب جانتے ہیں که ان الیکٹرانک آلات میں کسی میٹل کا ایک ٹکڑا ہوتا ہے جسے سم کہا جا تا ہے اور سائز میں وہ عمو ماالیمی ہوتی ہے جسے پنجابی میں چھلتر کہا جا سکتا ہے اور اسی چھلتر میں یا میموری کارڈمیں پوری داستان الف کیلیٰ ریکارڈ کی جاسکتی ہے۔اس پر کامران نے مصرع لگایا کہ الف کیلی کو چھوڑ ہے انسائیکلو پیڈیا بری طینیکا ساسکتاہے۔ کلیم الزمان: اگرایبائے توسمجھ لوکہ آپ کے جسم میں آپ کی ساری داستان حیات محفوظ ہے کیونکہ میٹل کی چھلتر تو

ہوں کہ کا ئنات کی بنیاد روحانی ہے اور اس کی ساخت

الیکٹران اور نیکلیس سے کا ئنات کی ہرشے میرے اور آپ

مقابلے میں زیادہ بہتر ہے۔ میں تو یہ تصور کرتا ہوں کہ آئندہ سوسال میں ایک وقت ایسا بھی آسکتا ہے کہ ملزم کے ناخن کا ایک ٹکڑا میموری کارڈ کا کام کرنے لگے گا اور عدالت کو گوا ہوں کی ضرورت ہی نہ ہوگی۔

مردہ ہے اور ہمارے جسم کا ہرٹشوزندہ ہے اور زندہ مردہ کے

راٹ و واا ہوں کی حرورت ہی جہاوں۔ کلیم الز ماں بیہ باتیں کررہے تھے کہ عبداللہ منصوراٹھ

یم امر مال بیہ بایں مراہم سے کہ حبداللد سورا تھ کھڑے ہوئے یوچھنے پر بتایا کہ داش روم جائیں گے۔کلیم سیاسی معاشی اورمعاشرتی بدحالی دورنہیں ہوئی جسےقر آن مجید کلیم الزماں نے کہا کہ آپ میں اگر کوئی صاحب یاصاحبہ نے"فك د قبه" كہا ہے يعنى لوگول كوفتلف قسم كى غلامى كى شاعر ہیں تو کچھ فنن طبع کے لئے ہوجائے ۔عبداللہ منصور نے جواب دیتے ہوئے کہا کہ انکل قانون کی کتابیں پڑھنے ہی زنجيرول كى قيد سے آ زاد كرانا اورمعلوم ہونا چاہيے كه بيعوام سے فرصت نہیں ملتی ۔شعروشاعری دور کی بات ہے۔اس پر کے لئے یہ زنچیریں موجودہ وفت کے فرعون ،ہامان اور کلیم الزمال نے کہا کہ بیہ بڑے افسوس کی بات ہے کہ قارون تیار کرتے رہتے ہیں۔ بیکام بہت مشکل ہے جسے قرآن مجیدنے گھائی پر چڑھنے سے تشبیہ دی ہے۔ بات ہمارے پڑھے لکھےلوگوں میں علم وادب کا ذوق کم ہوتا جار ہا ہے۔آپ کومعلوم ہونا چاہیے کہ سرسیداحمد خان نے اپنی عملی صاف ہے پہاڑی پردوڑ کرچڑھانہیں جاسکتالیکن پیکام کرنا زندگی کا آغازایک قرق امین کی حیثیت سے کیاتھالیکن جوش ہے جوآپ کی نخل سینا تحریک کرے گی۔معلوم نہیں کہ بیہ تحریک کتنی نسلوں کے بعد کا میاب ہو۔ وجذبه کا بیمالم تھا کہ ملی گڑھ میں سکول اور کا لج کی بنیا در کھتے صدیقی صاحب کا بات سمجمانے کا طریقہ بڑا عجیب ہوئے کیا کہا تھا! شائستہ بیٹی تم بتاؤ، مریم کیانی صاحبہ

بتائیں گی یااوصاف علی صاحب؟ جبسب خاموش رہے تو اورخوبصورت ہے۔انہوں نے اپناایک قصہ سایا کہ جب کلیم صاحب نے کہا کہ سرسید نے علی گڑھ کا لج کے متعلق کہا وہ جماعت چہارم میں پڑھتے تھے توان کے ساتھان کے یژوسی تھانیدار کا لڑ کا بھی پڑھتا تھا۔ اسکا بڑا بھائی یانچویں جماعت میں تھا دونوں بھائی پر لے درجے کے نالائق تھے۔ اس زمانہ میں انگریزی کے ابتدائی قاعدے بڑے اچھے چمکدار کاغذ پر چھیے ہوئے انگلشان ہی سے آتے تھے۔ کتاب کے پہلے یا دوسرے صفحہ پر ہاتھی کی تصویر تھی اور ساتھ ایک آدمی بندوق کئے کھڑا تھا ۔ ہاتھی کے ساتھ انگریزی میں ایلی فینٹ اور آ دمی کے ساتھ ہنٹر لکھا تھا۔ بڑے بھائی صاحب نے الفاظ کی آ واز کی مناسبت ہے ہنٹر اور ہاتھی یاد کر لیا اور یہی بات اس نے مجھے اور میرے ہم جماعت کو پڑھا دی کہ ہنٹر کا مطلب ہاتھی اور ایلی فینٹ کا مطلب شکاری - صدیقی صاحب کہتے ہیں کہ جب میں یانچویں کلاس میں پہنچا اور استاد صاحب نے پڑھایا کہ ہنٹر

نه دارد ہی کافر ساز وسامانے کہ من دارم فلاطول طفلك باشدبه يوناني كمن دارم یہ یونان کیا تھا؟ علی گڑھ کا مدرسہ یا کا کج ؟ اس تعلیمی ادارے کی کو کھ سے پھر دہلی کی جامعہ ملیہ اعظم گڑھ لیعنی مرحوم شبلی کا ندوہ، کرا چی میں سندھ مدرسہ، لا ہور میں اسلامیہ کالج ، انجمن حمایت اسلام اور اس کے برگ و بار اور سرحد میں اسلامیدکالج۔اس تحریک نے بڑے زعماء پیدا کئے جن کے نامول ہے آپ سب واقف ہیں اور قائداعظم اس تحریک کے گل سرسبدگل ہیں۔اس تحریک کا مقصدمسلمانوں کوتعلیمی سیاسی اورمعاشرتی بدحالی سے نجات دلا کر آنہیں انگریزوں اور ہندوؤں کی غلامی ہے آ زاد کرانا تھا۔ آ زادی تومل گئی اور كامطلب شكاري اورايلي فينث كامعني مأتقى ببي توميرا يهلا یا کستان ایک آزاد مملکت کے طور پر وجود میں آ گیا کیکن رویت ہلال کے موقعہ پر امیر مینائی کساتھ یہ کہتے ہوئے

نمودار ہوتے ہیں کہ

نالہ اگر کرے توسمجھ بوجھ کرکرے بلبل سےکوئی کہدے کہ ہم بھی چن میں ہیں

قوم کی اسی حالت کود مکھ کرعلاً مدا قبال ؒ نے بڑے درد

مندانهالفاظ میں کہاتھا

نشانِ راہ دکھاتے تھےجو ستاروں کو ترس رہے ہیں فقط ایک مردرِاہ دال کے لئے

کلیم الزمال کی با تیں س کرحاضرین پر چند کمحول تک سکتہ کا عالم رہا پھرشبیہالحسن نے کہا کہ انگل! بیسب کچھ کیونکر

ہوا اور کیا اس انحطاط کا کسی طرح ازالہ ہوسکتا ہے؟ کلیم

صاحب نے جواب دیتے ہوئے کہا کہ برخوردار! تم نے دو سوال کئے ہیں۔ پہلے سوال کا جواب سیت کمتر بیت لازی

ہے۔ بعد میں آنے والے حکمر انوں سے یہی کوتا ہی ہوئی کہ وہ نئے نئے مسلمانوں کی تربیت نہ کر سکے۔اسی کوتا ہی کی وجہ

سے خلافت ملوکیت میں تبدیل ہوگئ جومسلمانوں کے زوال کا باعث بنی۔ یہی کوتاہی ان سیاست دانوں اور سیاسی

ب ورکروں سے ہوئی جو پاکتان کے حصول کی جنگ لڑ رہے تھے۔ان کا نعرہ تھا یا کتان کا مطلب کیا لاالہ الاللہ۔ ہر

فرد کی زبان پریمی نغره تھا۔ سیاست دانوں کوتو وقت ہی نہ ملا

سردی ربان پریه ساسره ها۔ سیاست دانوں یونو وقت بی خدملا که قوم کو لا اله الا لله کا مطلب بھی سمجھا دیں اور جوسمجھا سکتے

تھےوہ زیادہ تراس جنگ سے دورر ہے بلکہ مخالف کیمپ میں رہے اور اس لا الہ الاللہ کے مطلب سے بے خبری کی وجہ

رہے اور آن لا انہ الا للہ سے صحب سے ہرتی کی وجہ سے یا کستان بنتے ہی لوٹ مار کا بازار گرم ہو گیاجس میں زائل ہوتو گیالیکن منہ کا مزہ بگڑا ہی رہا۔صدیقی صاحب کا کہنا ہے کہ ہماری پوری قوم اسی قسم کے تاثر میں مبتلا ہے۔

ہ ۔ آج سے ہزار بارہ سوسال پہلے جو کچھان کو سمجھا دیا گیا تھا

تا ثریه تھا کہ استاد صاحب کوانگریزی نہیں آتی ۔ آخر کاریہ تا ثر

الوگ اس تصور کو چھوڑنے کے لئے تیار نہیں، لوگوں نے پچھ

غلط سلط عقیدے قائم کر لئے ہیں۔ اگر انہیں سمجھانے کی کوشش کروتو کہتے ہیں کہتم مرتد ہو۔گردن زدنی ہو۔غضب

کی بات ہے کہ آج بھی جب کہ علم کی روشی ہر چیز کونمایاں

چینل حقیقت کی نفی کرنے پرتلے ہوئے ہیں۔اگراس وقت معاشرے کا تجزید کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ جرنیل حضرات

معا سرے 6 ہوریہ نیا جائے تو محتوم ہوہ کہ ہریں صرات اور حکومت کے دوسرے بڑے افسر جنہیں بیوروکریٹ کہا

اور عورت سے دو مرسے برسے اسر ہمیں بیورو سریت ہما جاتا ہے سازشوں میں مصروف ہیں یا پلاٹو فوبیا کا شکار ہیں۔

ع ما ھے سار سول میں سروف ہیں یا پیانو وہیں 8 ساد ہیں۔ مرب کا رہ میں منہ

آ جکل کا استاد استاد نہیں رہا د کا ندار ہو گیا ہے۔ تا جرحضرات ادھر کا مال اُدھراوراُ دھر کا مال ادھر کرنے میں سرگرداں ہیں۔

سیاست دانوں کوجعلی ڈ گریاں ہاتھ میں لئے ہوئے شرم نہیں

آتی یعوام میلاد شریف کی محفلوں اور مذہبی جلسوں میں ... ب

شرکت کو ہی اسلام شمجھ ہوئے ہیں اور اسلام کے

تقاضوں سے مطلقاً بے خبر ہیں ۔مسجد میں جا کرنماز پڑھنے کو

ہی عبادت سمجھتے ہیں حالانکہ مسلمان کو مسجد میں اسلئے جانا

چاہیے کہ وہ عبادت کے طور طریقے اور عبادت کے مقصد کو مسمجھے،اس کی اصلی عبادت اس وقت شروع ہوتی ہے جب وہ

سیڑھیوں سے نیچےاتر رہا ہوتا ہے۔علما کا حال تو آپ لوگ جانتے ہیں کہ'' پھرتے ہیں میں خوار کوئی پوچھتا ہی نہیں'' وہ تفاكيه

گفت رومی بر بنائے کہنہ کا آباداں کنند اول آل بنیاد را ویرال کنند شبیه الحن صاحب! آپ وکیل ہیں اور میں امید کرتا ہوں کہ آپ ہمارے دستور سے واقف ہو نگے قر آن مجید کی سورہ مائدہ میں ایک آیت ہے۔ وَمَنْ لَّهُ يَحُكُمُ مِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَبِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴿5:44) اورآك چل کرانہیں فاسق اور ظالم بھی کہا ہے۔ میں آپ سے پوچھنا چاہتا ہوں کہ کیا ہمارے دستور کی تمام شقیں قر آن مجید سے مطابقت رتھتی ہیں یانہیں۔ میںخود و کیل بھی رہا ہوں اور جج بھی، میں جانتا ہوں کہ آیکا جواب نفی میں ہوگا۔ اس كامطلب بيهوا كه بهم بحيثيت قوم كافريهي بين، فاسق اورظالم بھی۔قرآن مجید میں ایک اور آیت بھی ہے جس میں اللہ تعالی انتباه کرر ہاہے کہ، دیکھنا!مشرک نہ ہوجاناان لوگوں کی طرح جنہوں نے آپس میں اختلاف کیا اور یارٹیوں میں بٹ گئے اور ہریارٹی خوش ہے کہ صرف وہی حق پر ہے۔اگر ہم سیاسی ، مذہبی اور دوسری قشم کی پارٹیوں کا اندازہ لیں تو امت مسلمہ میں یارٹیوں کی تعداد ایک سوچودہ سے تجاوز کر جائے گی تعنی ہفتا دودو کا ڈبل اور ہمارے دستور میں ان مختلف قشم کی یار ٹیوں یعنی فرقوں کوتسلیم کر لیا گیا ہے یعنی مشرکوں کومسلمان مان لیا گیا ہے، جوصر بچاً خلاف قرآن ہے۔شبیراکس صاحب آپ کیا کہیں گےاس معاملہ میں؟ شبیهالحن صاحب! بعض آیات قر آنی توالیی ہیں کہ

ان کو پڑھ کردل دھڑ کنےلگتا ہے۔ یہ بات گھر میں پرائیویٹ

، میں بھی شریک تھا۔اسی فروگز اشت کا صدقہ ہے کہ آپ کو پنیر کے پکوڑے کھانے کول رہے ہیں کیونکہ مجھے اپنا وظیفہ ہر وقت یادر ہتا ہے بلکہ اس کی یاد مجھے ہروقت پریشان رکھتی انَّ الْحَسَنْتِ يُنْهِ بِنَ السَّيِّ الْتِياتِ (11:114) شا ئستہ نے کلیم الزمال کی بات کا ٹنتے ہوئے پوچھا کہ انکل! آئندہ کا پروگرام کیاہے؟ کلیم الزمال نے جواب دیتے ہوئے کہا کہ بیٹی!اگر پکوڑوں کا پروگرام یو چھر ہی ہوتو وہ تم نے بتانا ہے اور اگر میرا پروگرام بوچھتی ہوتو میں سوچتا ہوں کہ پاکستان کا مطلب کیا لا اله الالله بهال تک تو قائد اعظم یاعلی گڑھ تحریک نے پہنچایا ہے، میں جاہتا ہوں کہ کوئی اللہ کا بندہ اٹھے اور اس قوم کو لا الہ الا للّٰد کا مطلب سمجھا دے اور جو سمجھانے کی کوشش کرتے رہے ہیں ان کی نگارشات کا مطلب قوم کے بیچ نیچ کے کا نوں تک پہنچا دے۔میرا مطلب ہے کہ علامہ اقبال اور علامہ پرویز کے نقط نظر کی

قول سامنے نہ ہوکہ کھویا گیا جو مطلب ہفتاد و دو ملت میں سمجھے گا نہ تو جب تک بے رنگ نہ ہوا دراک شبیہ الحسن نے سوال کرتے ہوئے کہا کہ انکل! سب کچھ کیسے ہوگا ؟ توکلیم صاحب نے کہا کہ برخوردار!اس کا جواب بھی کلمہ میں موجود ہے جس کی تشریح کرتے ہوئے مولا ناروی کی بات کو بیان کرتے ہوئے علامہ اقبال نے کہا

ترجمانی ایسے الفاظ میں کی جائے کہ بات عام آ دمی کے دل

میں اتر جائے اور ایسااس وقت ہو سکے گا جب تک علامہ کا بیہ

(مفہوم: ڈرواس قوم سے کہ جواللہ کوفریب دیتی ہے سجود سے اور نبی مَثَالِیْمُ کو ہے درود سے )

ونت کافی ہو گیا تھا۔عبداللہ منصور نے یو چھا کہ انکل پھرآئندہ کیا پروگرام ہوگا؟اس پرکلیم صاحب نے کہا کہ آپ جب چاہیں کورٹ سے ہڑتال کر کے آسکتے ہیں۔غریب خانہ ہرونت آپ کیلئے کھلاہے اور اگر نخل سینا کے پروگرام کے متعلق یوچھ رہے ہوتو تھوڑی سی شرم کر لو۔ پنیر کے پکوڑے ہی حلال کرلو۔ پچھتوا پنی طرف سے بھی کہو کہ آئندہ ہمیں کیا کرنا چاہیے اور کس طرح کرنا چاہیے۔میرے خیال میں تو تعلیمی نظام کوسب سے پہلے اور سب سے زیادہ فوقیت دینی چاہیےاورتعلیمی نظام سے میرا مطلب نصاب تعلیم نہیں وه تو جوقوم کانعلیمی نصاب ہوگا ہمیں بھی وہی اختیار کرنا پڑیگا۔ اس پر مریم کیانی نے کہا کہ انکل آپ خود ہی وضاحت فرمادیں کہ ہمیں کیا کرنا ہوگا کلیم صاحب نے کہا کہ!جب بہت سے د ماغ سوچتے ہیں تو کوئی نہ کوئی نیار استہ نکل ہی آتا ہے،اسلئے میں جانتا ہوں کہ آپ جب بھی پروگرام بنائیں ا پنی تجاویز بھی ساتھ لائیں ۔ مجھے امید ہے کہ ہم انشاء اللہ کسی بہتر نتیجے پر پہنچیں گے۔ آپ پرسوں کا پروگرام رکھ لیں۔ پرسوں اتوار ہے ہڑ تال بھی نہیں کرنا پڑے گی۔سب لوگ فارغ ہونگے، میں بھی اپنی طرف سے پچھ پروگرام کا نقشہ آپ کے سامنے پیش کرونگا اور سب کی قطع و ہرید سے

انشاءاللَّه كُونَى اجِهَا لاَحُهُمُل تيار ہوجائيگا۔ اسكے بعد حاضرين

نے رخصت چاہی اورنشست اختیام کو پینجی۔

چند نکات بتار ہاتھا کہ آپ اصحاب کی ہڑتال نے معاملہ لمبا کر دیا۔ قرآن مجید کی ایک اور آیت ہے جس میں حضور مَا لَيْنَا إِسے فرما يا گيا ہے كه' جن لوگوں نے آپس ميں اختلاف کیااورفرقوں میں تقسیم ہو گئے تیراان سے کوئی واسطہ نہیں'۔ کہیے! آپاس معاملہ میں کیا کہتے ہیں؟ فائنل تجزيه ميں ہم كافر بھي ہيں فاسق بھي, ظالم بھي ، مشرك بھى اوررسول الله مَاليَّيْمَ كا جم سے كوئى واسطہ بھى نہيں، پھر بھی دستور میں موجود ہے کہ کوئی قانون قرآن وسنت کے خلاف نہیں بنایا جائیگا۔ایک دیانتدار تاریخ دان سے اگر ہم فتویٰ لیں تو وہ ایک لفظ میں بیہ کہددے گا کہ بیسب منافقت ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ بوری قوم منافقت کی زندی گزاررہی ہے سوائے ایک شخص کے جس نے اعلانیہ احتجاج كرتے ہوئے كہاتھا كه ایسے دستور کو صبح بے نور کو

طور پر ہور ہی تھی اور میں اپنی بیٹی عالم آرا کوقر آن مجید کے

شعر سنتے ہی حاضرین قہقہ لگاتے ہیں لیکن فوراً محسوس ہوا کہ جیسے گلا گھٹ رہا ہے۔ اوصاف علی نے پوچھا کہ انکل اس کا نتیجہ کیا نکلے گا، قوم سے بڑی غفلت ہوئی ہے؟ توکلیم صاحب نے کہا کہ اس کا علاج اس کے سواکیا ہوسکتا ہے کہ پوری قوم اور اس کے اداروں کو دوبارہ کلمہ پڑھا دیا جائے اور ساتھ ہی انہیں غالب کی سرزنش یا دکرائی جائے کہ ناشی کہ فریبند خی را بہ ورودے و نبی را بہ درودے حق را بہجود ہے و نبی را بہ درودے

میں نہیں مانتا میں نہیں جانتا

## خصوصيابيل

(بےمثال تفسیر قرآن کی نشر واشاعت کے لئے تعاون کی درخواست )

غلام احمد پرویز علیہ الرحمۃ نے ساری عُمر قر آن کریم کی تحقیق تعلیم اور ترویج کرنے میں بسر کی ۔اُنہوں نے خالص قر آن کی مدد سے عصرِ حاضر کے علمی پختیقی ،سائنسی اور تنقیدی اصولوں کی پاسداری کرتے ہوئے قر آن کے اصلی پیغام الحق کو ہم تک پہنچانے میں کوئی کسرنہیں جھوڑی۔ پینیتیں سال کے لگ بھگ بفتے کے ہر جمعہٰ اتوار کو با قاعدگی سے درسِ قرآن دیا کرتے تھے۔اُن کے دروس آڈیو اوڈیومیں منتقل کئے جاتے تھے جن میں پورے قرآن کابڑی تفصیل سے لگ بھگ ایک ہزار گھنٹے پرمحیط جائزہ لیا گیا ہے۔ بعد میں انہی ٹیپ کی مدد سے اِن دروس کوٹائپ کر کے مطالب القرآن فی دروس الفرقان کے نام سے کتا بی شکل میں 41 صخیم جلدوں میں شائع کردیا گیا ہے۔ ادارہ طلوع اسلام نے اِسے تبلیغ کا فریضہ تحداوندی سبھتے ہوئے نبھا یا ہے اوراحباب سے اپیل کرتا ہے کہوہ اِن کُتب کوادارہ سے خرید کرزیادہ سے زیادہ لوگوں اور اداروں تک اپناتبلیغی فرض سمجھتے ہوئے پہنچا نمیں۔ اِس عمل میں اگر آ بادارہ کومطلوبہ افراد کی فہرست فراہم کر دیں گے تو وہ اس تفسیر قر آنی کا ایک سیٹ آپ کی جانب ہے آپ کے دئے ہوئے پتہ پر بجھوا دے گاتعلیمی اداروں میں خصوصی طور پر تعلیمی درسگا ہیں اور پبلک لائبریریاں زیادہ اہمیت کی حامل ہوتی ہیں۔ادارہ کے پاس اِن کی فہرست موجود ہے جوضرورت پڑنے پرمہیا کی جاسکتی ہے۔آپ کو اِس امرہے ریجی تسلی رہے گی کہ آپ نے نہ صِرف اپنی طرف سے تبلیغ کا فریضہ ادا کرتے ہوئے اللہ کے کام میں ر فاقت کی سعادت حاصل کی ہے بلکہ ادار ہے کی بھی اِس فریضہ کی ادائیگی کوجاری رکھنے میں بھریور مددفرا ہم کی ہے۔ (41) اکتالیس ضخیم جلدوں پر شتمل اس منفر تفسیر کا ہدیم بلغ 19000 رویے ہے۔ اگر آپ یتفسیر کسی لائبریری یا دوست کو گفٹ کرنا چاہتے ہیں تو ادارہ کو صرف-/15000 روپے ارسال کردیجئے ۔ادارہ آپ کی جانب سے میتفسیر قرآن مطلوبہ لائبریری یا فردتک بھجوادے گا۔عطیات کے لئے ادارہ کا اکاؤنٹ نمبردرج ذیل ہے۔ ہماری دلی تمناییہ كەدروس القرآن كى بياكتاليس (41) ضخيم جلدوں پرمشتل قرآنِ كريم كى مكمل تفسيريا كستان كى ہر يونيور ٹى كى لائبريرى کی زینت بے تا کہ وہاں کے تمام طالب علم قر آ نِ کریم کی اس بےمثال تفسیر سے استفادہ کرسکیں۔ الله تعالی ہماری معصوم آرز و کو شرف قبولیت بخش دے اور صاحب حیثیت لوگ اس سلسلے میں آگے بڑھیں اوراس کام میں ہماری مدد کریں تا کہ بلیغ دین کے اس فریضہ سے ہم سب عہدہ برا ہوسکیں۔شکریہ

#### Bank Account Idara Tolu-e-Islam

National Bank of Pakistan, Main Market Branch Gulbarg Lahore
For Domestic Transactions
Bank A/C No: 0465004073177672
Bank A/C No: 0465004073177672

### قرآن کیم کے طالب علموں کے لیے خوشخبری

علامہ غلام احمد پرویز کے سات سوسے زائد دروسِ قر آنی پر مبنی تفسیری سلسلہ کے تحت ادارہ طلوعِ اسلام، لا ہور کی طرف سے مندرجہ ذیل تفسیری کتب کی اشاعت الگ الگ جلدوں میں ہوچکی ہے۔ یہ جلدیں 30/8 × 20 کے بڑے سائز کے

بہترین کاغذ پرخوبصورت طباعت اور مضبوط جلد بندی کے ساتھ دستیاب ہیں۔ جن کی تفصیل درج ذیل ہے۔ میں ایک ایک میں ایک می

# مطالب القرآن في دروس الفرقان

| نياہدىيە | صفحات | سوره نمبر  | نام تتاب                                   |
|----------|-------|------------|--------------------------------------------|
| 200/-    | 240   | (1)        | سورة الفاتحه                               |
| 110/-    | 240   | (1)        | سورة الفاتحه( سٹوڈنٹ ایڈیشن )              |
| 400/-    | 500   | (2)        | سورة البقره (اوّل)                         |
| 400/-    | 538   | (2)        | سورة البقره ( دوم )                        |
| 400/-    | 500   | (2)        | سورة البقره (سوم)                          |
| 500/-    | 472   | (3)        | سوره آل عمران (اوّل)                       |
| 500/-    | 480   | (3)        | سوره آل عمران ( دوم )                      |
| 700/-    | 870   | (4)        | سورة النساء                                |
| 500/-    | 450   | (5)        | سورة المائده                               |
| 600/-    | 600   | (6)        | سورة الانعام                               |
| 500/-    | 480   | (7)        | سورة الاعراف(اوّل)                         |
| 500/-    | 400   | (7)        | سورة الاعراف( دوم )                        |
| 250/-    | 210   | (8)        | سورة الانفال                               |
| 550/-    | 530   | (9)        | سورهٔ تو به                                |
| 400/-    | 360   | (10)       | سورهٔ پونس                                 |
| 400/-    | 400   | (11)       | سورة هود                                   |
| 300/-    | 288   | (12)       | سورة ليوسف                                 |
| 500/-    | 500   | (13-14-15) | سورة لوسف<br>سوره ُ رعد ، ابرا ہیم ، الحجر |

| 300/-  | 334 | (16)                             | سورهٔ انتحل                                                                    |
|--------|-----|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 400/-  | 396 | (17)                             | سورهٔ نبی اسرائیل                                                              |
| 500/-  | 532 | (18-19)                          | سورة الكهف،سورة مريم                                                           |
| 350/-  | 416 | (20)                             | سوره کله                                                                       |
| 300/-  | 336 | (21)                             | سورة الانبياء                                                                  |
| 350/-  | 380 | (22)                             | سورالح                                                                         |
| 400/-  | 408 | (23)                             | سورة المؤمنون                                                                  |
| 350/-  | 264 | (24)                             | سورة النور                                                                     |
| 350/-  | 389 | (25)                             | سورة الفرقان                                                                   |
| 400/-  | 454 | (26)                             | سورة الشعرآء                                                                   |
| 300/-  | 280 | (27)                             | سورة انمل                                                                      |
| 350/-  | 334 | (28)                             | سورة القصص                                                                     |
| 350/-  | 388 | (29)                             | سورة العنكبوت                                                                  |
| 400/-  | 444 | (30-31-32)                       | سورهٔ روم ،لقمان ،انسجده                                                       |
| 400/-  | 570 | (33-34-35)                       | سورة الاحزاب، سبا، فاطر                                                        |
| 150/-  | 164 | (36)                             | سور کالیس                                                                      |
| 400/-  | 450 | (37-38-39)                       | سورة الصفٰت ،ص ، زمر                                                           |
| 550/-  | 624 | (40-41-42)                       | سورة مومن خم سجده ،سوره شوري                                                   |
| 500/-  | 520 | (43-44-45-46-47)                 | سورُ زخرف، دخان، جا شيه، احقاف، مُحمَّهٌ                                       |
| 500/-  | 550 | (48-4951-50-52-53)               | سورهُ الفتّح،الحجرات،ق ته ،الذاريات،الطور،النجم                                |
| 400/-  | 384 | (54-55-56-57)                    | سور دَالقمر ، الرحمٰن ، وا قعه ، الحديد                                        |
| 300/-  | 300 | -64-65-66)<br>(58-59-60-61-62-63 | 28 وال پاره ( مکمل )<br>عجادله بهشر بمنتحه:مف، جمعه،منافقون، تغابن،طلاق بتحريم |
| 400/-  | 544 |                                  |                                                                                |
| 400/-  | 624 |                                  | 29واں پارہ ( مکمل )<br>30واں پارہ ( مکمل )                                     |
| 1000/- | 800 |                                  | شرح جاوید نامه                                                                 |
| 1000/- | 800 |                                  | شرح جاويد نامه<br>فهرست موضوعات مطالب القرآن في دروس الفرقان                   |

#### Principle for Success and Reasons for Downfall – By Sir Syed, 1896

(ترقی کے اصول اور تنزل کے وجوہ)

(Translated by: Mansoor Alam)

[Maqalaat-e Sir Syed; Ed. Maulana Ismail Panipati; Publisher, Majlis-e-Taraqqi-e-Adab, Lahore, 1963]

The old system of education cannot inculcate character attributes in students required for our times; nor can it create fortitude, self-respect, and self-control in students; nor can it engender love, dignity, and sympathy for our nation so essential for our people's future progress and welfare. In those days the teachers and the students had similar thinking as the rulers, so the mosques and school systems became their echoes. But these days everything has changed – the structure of government, composition of nation, system of governance, and means of delivery and welfare of common masses. So, unless we change and do not move and adjust with the times, how can we expect to succeed?

There are large number of students and children of noble families who need lot of help. Our leaders and rich and those who want progress and development of our people must help these children to acquire education, but not via the old system of education but by establishing a new system of education that I just described. This new system will preserve their dignity and self-respect along with providing them quality modern education. These students must live in dorms with proper rules and regulations so that they can learn discipline and build self-confidence, and march onward on their educational journey with fortitude; and become useful and productive members of society.

It is a common refrain from the proponents of status quo that the emphasis which is being placed on our nation's progress in these days had never been placed before: schools are opening regularly; new orphanages are being opened as never before; large numbers of Islamic organizations are being established at a breakneck speed though they start disappearing after a short while. But it is sad that the same dependence and subjugation of our nation continues, the eradication of which these efforts were supposed to be directed at. So, what does this scenario teach us? Can these old ways will work to pull our people out of humiliation and subjugation? Never! Usual ways will never work. Instead, these will create even more examples of our nation's misfortune

and failure as a people.

A famous traveler has said that if one wants to know a nation's condition of whether it is moving on a path of progress and freedom or a path of humiliation and subjugation – then it is enough to see their graveyards and their places of worship. If their graveyards are well taken care of and are manicured, and their places of worship are well attended under good and clean and well-organized environment, then one could be sure of that nation's respectable wellbeing. But there are other indicators when it comes to India to judge a nation's condition, and they are its Islamic schools; its Islamic organizations; its orphanages – because in them are found signs of our nation's starkest humiliation and degradation.

O respected elders of my nation! If you all, with complete trust, work together then you will be able to generate power and strength that was not available to Harun Rashid; nor to Mamun Rashid; nor to Akbar; nor to Shahiahan; and nor is it available even to the present highly competent British government – provided you give 2% of your income and spend it on just one cause with firm conviction, harmony and focus, instead of smattering your power and resources working on multiple uncoordinated ill-conceived projects. Then you will see that you will be able to complete grand tasks even more grandeur than Europe's. But it is sad that we are not steadfast in our goals. If we are steadfast then we are not wholly magnanimous. This is the reason that all our efforts degenerate into miscarriage and nothing useful happens to our nation. Moreover, it hastens our momentum towards our nation's decline and failure. As Allah conveyed through the Prophet (PBUH): قُلُ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ وَاللَّهُ الْمُلْكَ مِنْ تَشَاء وَتُعِزُ مَن تَشَاء وَتُغِزُ مَن تَشَاء وَتُغِلُ مَن تَشَاء وَتُغِرُ إِنَّكَ عِلَى الْمُلْكَ مِن تَشَاء وَتُغِرُ إِنَّكَ عِلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (3:26) – O Messenger! Tell them that no nation is Allah's favorite. Everyone is treated according to His Laws which lay down that everyone will get the reward of what he has striven for. Status and position is also determined according to one's deeds. So whoever violates them deprives himself of authority and honor. He has laid down these measures to regulate everything and all this is for the good of humanity. [Exposition]

Religious superstitions and prejudices are also impediments to our nation's progress and welfare. Whether or not they are able to, but we should expect our religious scholars to eradicate these evils. This will provide peace and security for our nation to channel its energy in positive and constructive direction. I remember vividly that when railway trains started then an issue was raised as to whether or not praying in train was appropriate. Our religious scholars gave the fatwa that it was not. Then

grand discussion started: since stopping a train was not in our hands and by the time a train stops prayer time may have already past — a fatwa was rendered that traveling in trains is not permissible. But since this fatwa's disastrous effect affected both the Mullahs and their devotees, religious scholars closed the discussion on this fatwa by saying "because it is unavoidable to travel in train we can prayer because there is no other alternative." But still, I have seen some pious people praying at a train stop so frantically that even the recording-keeping angels might have had hard time to keep up with them! And in some cases the train left in the middle of their prayer. Afterwards, they were sitting on the platform worrying sick what to do. Even their luggage was gone. When people asked them why did they do this when they knew they might miss the train? They angrily replied: the world is meant to be a suffering place for believers and heaven for the unbelievers; that whatever difficulties befalls on a believer in this world he should patiently bear them.

An elder Maulvi Sahib used to declare many people Kafir in every matter by saying, "If you act like other people, then you are from among them." One summer evening the Maulvi Sahib came to the house of a person to argue with him who opposed his fatwa. The person was sitting in the porch and suggested that it would be better to discuss the issue in the lawn which had a bench and some chairs. The person sat on the bench and respectfully offered to Maulvi Sahib the chair. When Maulvi Sahib sat on the chair the person echoed the Maulvi Sahib's fatwa: "If you act like other people, then you are from among them!"

When so much superstition and unnecessary prejudice abounds in our people and our scholars, instead of trying to remove them, add more fuel to this fire then how will our people progress? Under this situation then, only if God forgives our sins, makes us steadfast, and helps us – only and only then there is some hope for us: رَبّنَا أَفْرِ غُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِيّتُ أَقْدَامَنَا وَالصَرُدُ وَالصَرُدُ وَاللهِ وَال

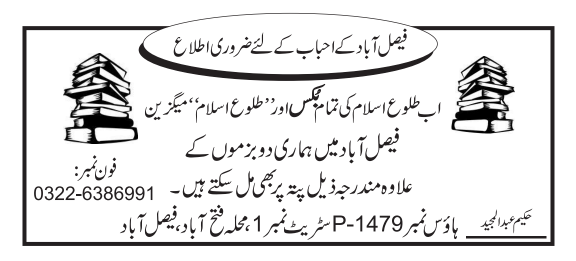
Please believe me that unless we create the best institutions for our nation whether they are for educational purposes or whether they are meant to take care of our orphans; that unless we build the highest quality infrastructure for these institutions similar (or close) to Europe, and provide all the essential wherewithal and amenities to our children's quality education and training that are available to European children – until then our people's progress is not going to happen. No doubt, a large sum is required for this purpose. But if our nation becomes focused, determined, and works earnestly for this one common goal; then I am

quite confident that there will be no shortage of funds. In fact, our people are capable of doing more than what is required to accomplish this task provided, as Sir Auckland Calvin has said, we break our self-crafted idols and focus on our people's progress and welfare.

Sir Auckland Calvin has said that in the world today there are as many self-crafted idols as there were in Arabia in seventh century. One of the self-crafted idols is that "we will continue to follow our ancestors' path of education and their ways of learning and discussion." Another self-crafted idol is that "we should refrain from and suspect anything that is different from what our Islamic state and religion passed on to us." Another idol is that "we feel proud about our ethnicity, national heritage and our clique." Our other extremely dangerous idol is our "laziness, carelessness, and irresponsibility." All these idols are dumb and reside in the dark recesses of hearts which make us anxious and afraid of change and make us spew hatred and prejudice. All our self-crafted idols are senseless in their claims and must be discarded, no matter how much we love and rationalize and justify them.

Our very first Imam, Prophet Ibrahim (PBUH) broke all idols of his time and our last Prophet (PBUH) broke all idols and removed them from the Kaaba. Therefore, we should follow them and break all our self-crafted intellectual, emotional, and spiritual idols and remove them from our hearts and minds without which we will never be able to achieve success and progress.

For some time, by mistake, we made Kaaba an idol-shrine; It is time to bring out those idols out of our heart's shrine!



(ب) انسانی ذات میں بیصفات بطور ممکنات زندگی مضمر یا خوابیدہ شکل میں ہوتی ہیں۔ان کو مشہود یا بار آور (Actualise) کرنا ہوتا ہے۔

(ج) صفات خداوندی کے جذبات سے بلند منزا اور مبرا ہونے کے بالمقابل انسانی صفات میں جذبات کا دخل ہوتا ہے۔ دخل ہوتا ہے۔ شہو دِصفات سے پہلے جذبات پر پوراپوراکنٹرول کرنالازی امر ہوتا ہے۔

5- انسانی زندگی کامقصود یبی ہے کہ ان صفات خداوندی کومعیار بناتے ہوئے ہر ممکن استعداد سے آنہیں اپنے اندر منعکس کیا جائے۔جوں جوں جوں انسانی ذات میں ان صفات کی نمود ہوتی جاتی ہے وہ خدا کا قرب حاصل کرتا ہوااس کے رنگ (صبختہ اللہ) میں رنگا جاتا ہے۔اس طرح وہ خدا کے تخلیقی پروگرام میں شریک ہوتا جاتا ہے اور خدا اور بندے کا تعلق رفافت کا ہوجاتا ہے جس میں بہر حال خدار فیق اعلیٰ ہوتا ہے۔

6- صفاتِ خداوندی کی انسانی ذات میں نمود سے جوں جوں اس کی نشوونما ہوتی جاتی ہے بیاس کے ایمان اور سیرت میں مزید پختگی کا باعث بنتی ہے۔اس طرح وہ ارتقائی مراحل سے گذرتے ہوئے حیات بعد الممات کا امیدوار بننے کے قابل ہو جاتا ہے تا کہ اس مقام کے حصول کے بعدوہ مزیدارتقائی مراحل طے کرنے کی صلاحیت حاصل کرسکے۔

7- صفات خداوندی متعدداور متنوع ہونے کے علاوہ بعض مقامات پڑبا ہمد گرمتضا دبھی ہیں۔ مثلاً وہ رحیم وکر یم بھی ہے اور جبار و قہار بھی۔ ذات (کیریکٹر) کے معنی یہ ہیں کہ جس جگہ جس قشم کی صفت کی نمود ضروری ہو وہاں اس صفت کا ظہور ہواور صنی کے تحت اس قدر ظہور ہوجس قدراس موقع پر اس کی ضرورت ہو۔ اگر غفور ورحیم کی صفات کے اطلاق ہونے کے مواقع پر قہاریت و جباریت کی صفات کے اطلاق ہونے کے مواقع پر قہاریت و جباریت کی صفات کا ظہور ہوجائے تو اس سے نظام عالم میں اصلاح کی بجائے فساد بریا ہوسکتا ہے۔

8- انسانی ذات میں ان صفات کی نمودالیں شے نہیں جس کے متعلق دوسرے کو پچھے علم ہی نہ ہو سکے۔ان صفات کا اظہار' انسان کی سیرت وکردار میں ہوتا ہے' جومر ئی اور محسوس شکل میں ہرایک کے سامنے آجا تا ہے۔اسی کوانسان کا کیریکٹر کہتے

بيں -

\*\*\*

(اشاعت کے لئے محترم ڈاکٹرانعام الحق نے تعاون کیا ہے۔) کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ PUBLISHED SINCE 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBAL<sup>R</sup> AND QUAID-E-AZAM<sup>R</sup>

CPL.NO. 28 VOL. 72 ISSUE

3

## Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666 E-mail:idarati@gmail.com Web:www.toluislam.com www.facebook.com/talueislam/ www.youtube.com/idaratolueislam/

سوہنی دھرتی اللہ رکھے قدم قدم آباد تخھے تیرا ہر اک ذرہ ہم کو اپنی جان سے پیارا تیرے دم سے شان ہماری تجھ سے نام ہمارا جب تک ہے بیردنیا باقی ہم دیکھیں آزاد تھے